

To: http://www.al-mostafa.com/



استلان جانبها فدأب في هدمها حتى نقض معاقلها معقلا معقلا .واوهن حصونها حصناً حصناً

ثم إذا هو يتجه بجيش باطله . فارسه وراجله . إلى أصل الابمان ليجتثه من أرومته و يقضى على جرثومته

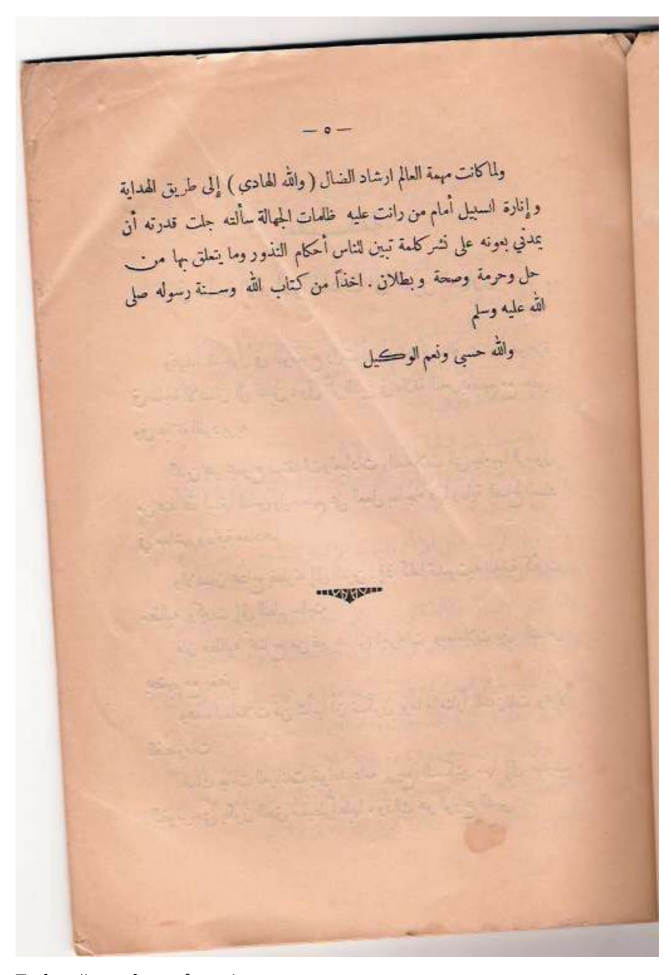
إن الشيطان ليلبس للجاهل ثوب الدين حتى يابس عليه أمره وإنه ليأتى إلى العالم فبزين له الدنيا ومتعها ، ويفتح عينيه على مباهجها فيتعجل حاضرته يبيع بها آخرته

وإنه ليجمع الجاهل الغر إلى العالم الفتون فيجمل منهما أشياعا وأنباعا يريش لهم سهام البدع يرمون بها قلب الاسلام وصميم الدين وكأى من ضال ومفتون تميل به الضلالة عن طريق الحمدي، وتصرفه

الفتنة عن جادة الحق فاذا هو عدو للاسلام في ثوب صديق

وإن من أجلى المشاهد وأظهر المفاسد تلك النذور والقرب تقدم لنسير الله تعالى ، ابتغاء القربة اليه ، ورجاء الوساطة لديه ، تعسالى الله عن ذلك علواً كبيرا

تلكم هي الوتنية بعينها ، والجاهلية عادت سيرتها الاولى ولزام على كل مسلم ثابت اليقين سليم الابمان أن يجهد فى مقاومتها والقضاء عليها



To: http://www.al-mostafa.com/



في حاجة الافراد والجماعات الى الدين السماوي

وتمهيدا للدخول فى الموضوع رأيت أن أصدر الرسالة بمقدمة موجزة فى حاجة الانسان الى الدبن ، وفى أثر الدين فى علاقة الناس بمضهم مع بعض وفى علاقة الفرد بربه

الدين هو مجموع المعتقدات والعبادات والمعاملات التي جاء بها الرسول من عند الله ليبلغها للناس وليحملهم على العمل بما جاء فيها رعاية لصالح العباد في معاشهم وعاقبة معادهم

والانسان محتاج بفطرته إلى الدين . إذ كلما تقدمت به المدنية كثرت مطالبه وكبرت إلى النظم حاجته

فان مطالبه تحتاج من غير بد الى اجراءات ومعاملات بين الناس بعضهم مع بغض

وهذه المعاملات من شأنها أن تكون يوما ما مثارًا للمنازعات ومجالا للخصومات

لذلك جاءت الديانات بقواعد عامه يرجع الكشير منها إلى تهذيب النفوس حتى يكون الحق مسيطراً عليها ، وذلك هو الوازع الديني

ولما كانت الطبائع البشرية مختلفة ، والمنازع متباينة . وليسكل النفوس من الاستعداد بحيث تقبل التهذيب فتخضع للحق من ذات نفسها لما كان ذلك كذلك احتيج الى ما يضمن توزيع العدالة . . وتوصيل كل ذى حق الى حقه

فقر رت قواعد الحكم بين الناس على أساس المساواة فى التقاضى ثم احتيج إلى مايضمن للضعفاء حمايتهم من الاقوياء. ويرد على الضعيف مظامته وبرعى حقه

فوضعت نظم التنفيذ وقواعد الولاية

هذه هي الاسس الأولى التي جاءت بها الشرائع السماوية وكملت في الشريعة الاسلامية

ومن الواضح الجلى أن أهم ما يهم الانسان بتنظيمه . راجع في جملت ه وتفصيله الى حفظ نوعه

لان الانسان بما أنه كائن حى راق فقد اختصه الله بكثير من الغرائز والصفات التي لا توجد بجملتها في غيره . وإن وجد بعضها لم يوجد البعض الآخر

والذي يعنينا البحث فيه في موضوعنا هذا من تلك الفرائز والصفات ما يكون عاملا في اثارة الخصومات ودافعا الى المنازعات ويتلخص فيها يبلى أولا: الاثرة - وهي عبارة عن تقديم الانسان نفسه واختصاصه بما حصل في يده من مال أو غيره ، ومواطنها الارزاق من مطعم ومشرب وملبس ومسكن ومركب والازواج بنوعيها الذكر والائشي

كل ذلك محل الاثرة وفيها ولاجلها يرتكب الانسان السكتير من المساآثم ويركب العظيم من الجرائم

ثانيا: الغيرة ــ ويعبر بها عن مدافعة الانسان غيره عما حصل في يده أو كانت له به صلة وأكثر ما تتجلى في دفع الانسان حياته ثمنا للدفاع عن زوج أو ذي قربي

ثالثاً: القهر \_ وهو الرغبة فى بسط السلطان ومد النفوذ على الآخرين وتتجلى عند رغبة الانسان في حمل الناس على الخضوع له فى آرائه ومعتقداته وفى اتباع أوامره واجتناب نواهيه

رابعاً: الكبريا. \_ وهي شعور الانسان بالسموعن غيره. ومظهرها الاكبر في نفوره من تنفيذ رغبات الآخرين واحتقاره لما يصدر منهم أو يتملق مهم

خامساً: الطمع – وهو ناشى، فى الاصل من غريزة الفضول وتطلب المثل العليا والبحث عن المغيبات، ثم آل إلى رغبة الانسان في الحصول على مافى ايدى الآخرين

فهذه الخلال الحُس وحدها كافية لان تحيل النوع الانساني إلى نوع متوحش متناهي الوحشية قاتل ، فاتك ، ضار ، شره

ولكن رحمة الله التي وسمت كل شيء، ولطفه الذي يحف العباد، وارادته أن يجمل الانسان خليفته في الارض، أحالت هذه الخلال الرديئة فجمانها أخلافا جميلة، تدين لها المدنيات بالفضل العظيم وما كان ذلك كذلك إلا من آثار التهذيب المهاوى الذي جاءت به الشرائع وأمرت به الديانات الاكمية

ذلك بأمها نظمت تلك الخلال وهذبت هاته الطبائع بما فرضت من فروض وحرمت من حرمات

و بذاك انتظمت علاقة الانسان بالانسان وعلاقته بغيره من سائر الانواع وتلك اثار هذا النظام بادية في أن صار النوع الانساني مكفول الحفظ مادام يتبع هذا النظام ويسير على ضوئه و بهندى بهديه

جاءت الشرائع السماوية جمعاء مفصلة لما اندرج نحت كملمة الدين والدين كما أسلفنا يشمل جميع ماجاء به الرسول من عند ربه من معتقدات وعبادات ومعاملات. وهي الكليات الشرعية

و يجمل بنا في هذا المقام أن نشترك مع حضرات القراء في مطالعة ما كتب الشاطبي في الموافقات، قال في المقدمة الاولى من كتاب المقاصد

(تكاليف الشريعة ترجع الى حفظ مقاصدها في الخلق.وهذه المقاصد لا تعدو ثلاثة أقسام أحدها أن تكون ضرورية والثاني أن تكون حاجية والثالث أن تكون تحسينية

فاما الضرورية فعناها أنها لابد منها في قيام مصالح الدين والدنيا ابحيث إن فقدت لم تجر مصالح الدنياعلى استقامة بل على فساد وتهارج وفوت حياة وفي الاخرى فوت النجاة والنعيم والرجوع بالخسران المبين

والحفظ لها يكون بأمرين أحدها: ما يقيم أركانها ويثبت قواعدها وذلك عبارة عن مراعاتها من جانب الوجود

والثانى ما يدرأ عنها الاختلال الواقع أو المتوقع فيها وذلك عبارة عن مراعاتها من جانب العدم

وأصول العبادات راجعة إلى حفظ الدين من جانب الوجود كالإيمان والنطق بالشهادتين والصلاة والزكاة والصيام والحج وما أشبه ذلك

والعادات راجعة إلى حفظ النفس والعقل من جانب الوجود أيضاً كتناول المأ كولات والمشروبات والملبوسات والمسكونات وما أشبه ذلك والمعاملات راجعة إلى حفظ النسل والمال من جانب الوجود، وإلى حفظ النفس والعقل أيضاً لكن بواسطة العادات

والجنايات ويشملها الأمر بالمعروف والنهى عن المشكر ترجع إلى حفظ الجيم من جانب العدم) اه

و يطول بنا البحث إن أردنا بسط القول في كل واحدة من هذه الكليات وليست هذه العجالة ذات اختصاص بذلك

يبد أما في حاجة إلى شرح أثر هذه الكليات في القوانين والشرائع وغنى عن البياق أن الفانون هو مجموع الأوامر والنواهي المزمة للناس باتباعها ولا بد للامر المطلوب الخضوع له من أن يصدر من آمر علك اصداره وحمل الناس على طاعته وأخذ المخالف بالجزاء على معصبته ولا شك أن الآمر إذا كان واحداً لم تتعارض أوامره ، وإذا كان شارعاً لم يضطرب شرعه مما يدل لذلك قوله تعالى (وَلُوْ كَانَ مِنْ عِنْدِ غَيرِ للهِ لَوَ حَدُوا فِيهِ اخْتِلَاقاً كَثِيراً)

لذلك جاءت الشرائع السماوية مطبقة على اعتبار التوحيد الآلمى أساساً لسكل شرع وعماداً لسكل حكم

فلقد يأخذ إنسان جماعة بالقهر والغلبة وبحملهم على إظهار الخضوع له وللحنوع لأحكامه

فما دام على قوته دانوا له وأظهروا الخضوع

ولكنهم يبرمون به . وينتقضون عليه لدى بدو الفرصة وعندبادرة

خنه فيرجعون على مابناه بالهدم وما شيده بالتقويض

وليس الأمركذلك عند ما يكون الآمر هو الله تبادك اسمه الذي التي لا بمجزه شي، في الارض ولا في السماء. والذي ركب في فطرة الكاننات

الأعان به واللجوء اليه عند كل حادث ولدى كل مهم

لذلك لم ترك الله الناس هملا. بل شرع لهم الشرائع. وأكملها لهم تربيعة المحمدية. ثم كفل لهم حفظها ومهد لهم سبيل القيام عليها والأخذ الله عليها أن في هجرها الفنا، وفي تعطيلها البوار

وواضح بعد هذا البيان أن مقام التوحيد من الشرائع مقام المقدمة من

النياس وعلى المقدمات تترتب النتائج

وأما حفظ الحياة فهو الغرض الأول في جميع الشرائع على السوا. إلَّهية كانت أم وضعية وقد جاءت الشرائع المهاوية مشددة في أمر الدماء بنوع أخص فلا يحل للانسان دم أخيه الانسان إلا مدافعاً عن نفس أو عرض أو دين أو مال وفصلت الشريعة الاسلامية بشكل واضح وبيان جلى جزاء المتدى على النفس أو على أطرافها

وأخذت الناس بالنصح والارشاد تارة و بالافناع أخرى ثم بالزجر والعقوبة في الدنيا والوعيد بالجزاء الحق الهائل في الاخرى وعنيت الشريعة الاسلامية بحياة الانسان وقوة الافراد بما لم تسبق اليه فحرمت عليه كثيراً من المطاعم رعاية لصحته و وقاية له من الهلاك وحفظا لنوعه من الفناء

كذلك الشأن في حفظ العقل فقد عنيت الشريعة الاسلامية به عناية تامة فحرمت عليه الحمر والمسكر والمفتر من كل مطعوم ومشروب ومشعوم لما أن العقل عماد الانسان في عمارة الكون وبناء المدنيات وأما حفظ الاموال فقد كفلته الشريعة الاسلامية بما قررته وتوسعت في إيضاحه من أصول المعاملات وما بينته أحكامها من حل وحرمة وصحة و مطلان

وأما حفظ الانساب فهو في معظم أمره لاحق بحفظ الحياة لأن على الفرد تنبنى الأسرة ومن الأسرة والأسرة تكون الأمة مها ذكرنا يتضح أن أصول الشريعة الاسلامية تعنى في جملها وتفصيلها بحفظالنوع الانسائي وترفيهه وانها لم تجي نلحدمة طائفة أو أمة دون الطوائف والأمم الانخرى

بل جاءت عامة صالحة للتطبيق فى كل زمان ومكان وعلى كل النساس ولم تجىء لأغراض وقتية تنقضى أحكامها بانقضائها . ولا لجيل من الناس تنقرض بانقراضه

ومن العجيب أن تمشو العيون عن هذا فلا تراه أو تميل بها الاغراض عن عنه صوئه فتراه ثم تغمض عنه

فقد منيت الشريعة الاسلامية في العصور المتأخرة بطائفة من المتفلسفة عنت عن الدين وتنكرت له وقامت تنادي

( بأن الانسان قد أصبح من القوة الذهنية بحيث يستطيع السيطرة على ضمه وعلى جنسه . وإنه في عصره الحاضر قد استغنى عن الوازع الديني المحافظة الحسلام قديماً ذريعة لاجراء أحكامهم في الناس والسيطرة عليهم وإنه بهذه المثابة مستغن عن الاله فليس بحاجة إلى معونته على وضع قوانينه على بضما على مقدار حاجاته الاجتماعية )

وإنما قام هؤلاء المتفلسفة بنشر هذه الآراء انقياداً لعواطفهم المألومة من الحكام الجائرين الذين كانوا يحتمون وراء المراكز الدينية ليلبسوا باطلهم وبالحق وجورهم مسوح العدل وفى التواريخ قديمها وحديثها شواهد عدة على ماكان يأتيه الحكام باسم الدين والدين منه براء

كان الواجب على هؤلا. الفكرين أن لايلو وا وجوههم عنالدين السماوي.

لان نفراً ظالما احتمى وراء تأويلات باطلة ليست هي من أوامر الله في قلة ولاكثرة

كان أجدى عليهم وأجدر بهم أن يتحبوا نحو الدين فيبينوه للناس على حقيقته و أن أوامره غير ما يزعم هؤلاء الجائر ون

لقد كان على هؤلا. الفكرين أن يظهر وا للناس الاصل الشرعى العظيم (لا طاعة لمخلوق في معسية الخالق)

وأن عهد أبي بكر الصديق رضى الله عنه حين ولى الخلافة عن رسول الله صلى الله عليـه وسلم (أطيعوني ما أطعت الله و رسوله فان عصيت فلا طاعة لى عليـــكم)

فالواجب إذاً لم يكن في أن يأتوا على الشرائع السماوية بالهدم ولكن ف أن يقيموها على أسمها الصحيحة

وكيف يستغنى الانسان صاحب المنازع والشهوات عن الشرائع السماوية المترهة المطهرة . الكافلة للناس مصالح الدنيا ومثوبة الاخرة

بل كيف يستطيع انسان اليوم أن يحمسل أخاد الانسان على نظام حياته ومنهج عمره

أبالمكاثرة ؟ وما أكثر ضلال الجماعات . نقد دل الاستقراء دلالة قاطعة على أن حركات الجماعات تكون هوجاء دائما

فأن الجماعات مسلوبة التفكير لدي اجتماعها ناقسة التدبير عند التقائما تنقاد لأقصحها لسانا واقواها بياناً ومآلها إذ ذاك لحكم الفرد. ولأن يكون الفرد إلها خير من أن يكون بشرا

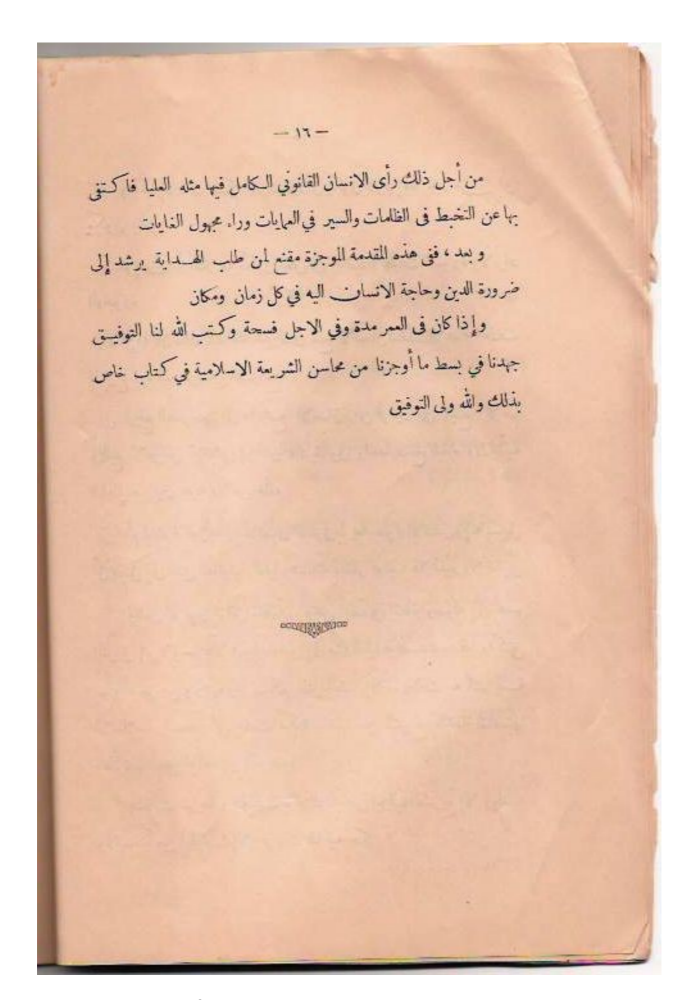
وإن أكتر ما يكون الحق في جانبالأقلياتاللمورة والافراد الهجورة

وإذا كان ذلك كذلك فمن الذي بمنح الانسان المتقلب الاهوا، المحتلف المنازع قوة السيطرة على التشريع

ارجع البصر معى الى ما وضع الانسان من قوانين في جيم الأمم ولحيم الأمم ولحيم الاغراض ثم نبثنى إن كان عاد بقانون واحد يصلح للبقاء ولا يأتيه الباطل من بين بديه ولا من خلفه

أم لعلهم قائلون بأن الانسان القانوني لم يعد طور الانتقال وإنه بسبيل أن يصل إلى المثل الفانونية العليا وهنالك تستقر قوانينه فلا تغيير ولا تبديل ونقول لهم قول الوائق المطمئن، ونحن أيضاً في انتظار وصوله إلى هذه الشريل إنا لأوسع فألا فهو قد وصل إلى مثله العليا فوقف عند حدها واكني بواحتمى من ورانها وما تلكم المثل العليا إلا ما جاءت به الشريعة السلامية السمحة الني جاءت مكملة لما قبلها من الشرائع كاشفة لغامضها علية لما أخفي الحاحدون المفرضون

فكانت شريعة وافية كاملة لم تترك باباً من أبواب التشريع إلا ولجت. ولا حادثاً من الحوادث إلا وفرضت لها فيه حكم



To: http://www.al-mostafa.com/

## تاريخ الندر

خلق الانسان وخلق معه الشعور بضعفه وحاجته الى القوى الحامى ولعسل ذلك لتجرده من آلات الدفاع الطبعية التى تسلم بها معظم الحيوان الدارج والزاحف والطائر والسابح . وعوض الانسسان عنها العقل والحيلة

هذا الشمو ربالحاجة الى الحامى بولد معه ولا يفارقه فى لحظة من لحظات حياته مها كامر

فالطفل اذا تخوف أمر ااحتمى بأمه وشكا اليهـا نخوفه . فاذا ارتقى تفكيره وعلم أنها مثله مخلوق ضعيف محتاج الى الحامى لجأ الى أبيه ثم طلب الحماية فى عشيرته ثم في قبيلته فنى أمنه وحكومته

فاذا اقتنع بمجركل هؤلاء عن الاخذ بناصره . ودفع المحوف عنه لجأ إلى ربه فشكا اليه بثه والتي اليه همه كله

وإذ كان يؤمن بأنه صعيف لا طاقة له بحياية نفسه من المجهول وليست بنافعته حيلته من المخوف المغيب الذي لا اطلاع له عليه

وإذ كان يؤمن ف دخيلة نفسه بأن له الها قو يا قادراً عليما بخافي السندل

وغيب الاحداث . فقد أتخذ إلى ربه القربي اظهارا لعبوديته واعترافا منه بحزه عن دفع الاذي عن نفسه

يستجلب بذلك حماية عالم الغيب والشهادة الكبير المتعال وصور هذا المخوف كشيرة بيدأنها ترجع فى حقيقتها الى رجاء الانسان فى جلب محبوب أو دفع مكر وه

فالمربض بحب البر، ويكردالموت. فهو لذلك يقدم لربه القربة ليشفيه ويدفع الموت المكرودعنه

والققير يحب الغتى وكره الحاجة فهو ينذر النذر لربه ليغنيه ويدفع الفاقة عنه

والمحارب يحب النصرويكره الهزيمة فهو يقدم القربان لربه رجاء أن ينصره ويدفع عنه الخذلان البغيض

وقد مرت بالقر بان والنذر أطوار من عهد آدم عليه السلام الى عصرناهذا وقدقص القرآن الكريم علينا قصص ماكان عليها قبل الاسلام و بين أحكامها و يحمل بنا هنا أن نبين معنى القربان والنذر

النذر عند علماء اللغة النزام أمر اما مطلقاً أوعلى شرط

قال في القاموس في مادة نذر (ونذر على نفسه ينذر وينذُر نذرا ونذورا أوجه كانتذر ونذر ماله ونذر لله تعالى كذا أو النذر ما كان وعدا على شرط فعلى أن شنى الله مريضي كذا نذر . وعلى أن أتصدق بدينار ليس بنذر ) وعندى أن الاول هو الارجح والاولى بالاعتبار لما أن القرآن سمى قول امرأة عمران نفرافي قوله تعالى حكاية عنها ( إِذْ قَالَتْ الْمَرَاّةُ عِمرَانَ رَبِّ إِنِّي نَذَرَّتُ لَكَ مَا فِي بَطْنِي )

وظاهران ليس في الآية مايعطي أن نذرها كان على شرط

ومختارنا هذا هو الموافق لتعريف النذر عند علما الشرع اذ النذر عندهم هو الترام المكلف شيئًا لم يكن عليه اما مطلقاً أو على شرط

والقربان في اللغة مايتقرب به الى الله تمالى . فهو مرادف للنذر بمعتي

النذور أي الامر الملتزم

وأول ما قص علينا القرآن الكريم من أحكام القربان والنذر قوله تعـالى

( وَاثَلُ عَلَيْهِمْ نَبَأَ ابْنَيْ آدَمَ بِالصَّقِ إِذْ فَرَّ بِا فُوْبَانَـا فَتُقَبِلَ مِنْ أَحَدِهِمِ ۗ وَلَمْ يُشْفَبِلُ مِنَ الآخَرِ)

والذي تعطيه هذه الآية ( بصرف النظر عن ابني آدم من هما · وما -ب نزاعهما )

ان وادين من والدآدم تنازعا أمرا · ادعاه كل منهما لنفسه وزعم الحق في جانبه فاستنصرا ربهما واتخذا اليسه القربان دليلا على رضاهما بحكمه وخشوعهما لامره

ومنه نستدل على ان الفريان كان في عصر الانسان الاول يقوم مقام البينة وقبوله مقام التزكية

ثم لج الانسان في عتوه وكنفرانه وتمادى في اشراكه وطفيانه . فبعث

الله ابراهيم الخليل عليه السلام داعياً الى الوحدانية فاضياً على الوثنية مقوضاً لدعائم الهمجية والوحشية فقر ر الناس على تقديم النذور وحمهم على الوفاء بها وامتدح الموفين منهم لها وبين لهم مصرف القرية والمنتفع بالنذر فقال تمارك اسمه

أجلت في هذه الآيات أصول رسالة ابراهيم عليه السلام التي بعثه الله بها الى الخاق

وواضع أن الخطاب المتوجه اليه في هذه الآيات ليس خاصاً به ولا مقصورا عليه ولكنه مناط رسالته ومنهاج دعوته الأمور به وبتبليغه وهو يشمل

> أولا: توحيد الله تعالى وتنزيه عن الشريك مطلقاً ثانياً: تطهير البيت الحرام من آثار الشرك

ثالثًا : توجيه الناس جميعًا إلى وجهة واحدة . وجمعهم في صعيد واحد الاتراض المبينة في الآية وهي

(ا) شهودهم منافعهم لما في اجتماعهم من تبادل الا زاء ورواج التجارة والما الأنساب وعقد المحالفات إلى غير ذلك مما يقرب الجنس البشري

(ب) ذكرهم ربهم في أيام الحج شكراً له على مارزقهم من بهيمة

الاعام وغيرها

(-) اطعام البائس الفقير

( ق ) تطهير أجسامهم بعد تطهير قاوبهم مما علق بهم من اوضار الغربة العراق السفر

( ع ) عَكينهم من الوفاء بنذوره

(و) وأخيراً اظهارهم أن طاعتهم لله خالصة لوجهه بطوافهم ببيته ماستاده

وأنت نرى أمر الله الناس في هذه الآيات بالوفاء بالنذر وكن أمر الله الناس أهو نذر ولكن أى نذر هو؟ أهو النذر المطاق؟ أم هو النذر المعاق . أهو نذر المعاصى

إس في الآيات تصريح بما يخص نذراً بمينه

غيرأن النهى عن الشرك بالله في الآية نفياً و إثباتاً . مشعر من غير بد بعدم جواز النذر لغير الله . ثم قوله تعالى (لِيَهَدُّكُرُوا اسْمَ اللهِ فِي أَيَّامٍ مَعْلُوْمَاتٍ عَلَى مَارَزَقَهُمْ مِنْ بَهِيمَةِ الأَنْمَامِ) يبين أن الذكر في الايات ذكر شكر وتما يندرج تحت الشكر أن يكون شكراً منذورا

ولم تصرح الآية بأن النذر قد اتخذ إلى هذا المهد شكل تحريم حلال أو تحليل حرام ، اللهم إلا أن يكون قوله تعالى ( فَكُلُوا مِنْهَا ) رداعلهم تخريهم أكلها على أنفسهم دون تحريمها على الفقرا. فبين لهم أنه لا يحرم عليهم أكلها بل أمرهم بأكلها وإطعام البائس الفقير منها وأقل مراتب الامر الاماحة

ثم جاء عهد اسرائيل عليه السلام وهو يعقوب بن اسحاق بن ابراهيم خليل الله عليهم السلام

وقص القرآن الكريم علينا أنه حرم علىنفسه بعضالمطعوم والمشروب

وقد اختلف علماء التفسير في المحرم ما هو غير أن الراجع المتمدأنه عليه السلام كانت تأخذه الانساء فنذر لله تمالى أن شفاه منها أن يحرم على نفسه أحب الطعام اليه وكان لحم الابل وأحب الاشربة اليه وكانت البان الابل . فحرمهما على نفسه وذلك هو قوله تعالى

(كُنُّ الطَّمَامِ كَانَ حِلاً لِبَنِي إِسْرَائِيلَ إِلاَّ مَاحَرَمُ إِسْرَائِيلُ عَلَىَ نَفْسِهِ مِنْ قَبْلِ أَنْ تُشَوَّلُ التَّتُورَاةُ )

ومن الآية يستفاد أن الله بؤاخذ العبد بالنزامه ولوكان ما النزم تحريم حلال فقد سمى الله عهد اسرائيل تحريما

قان قال قائل إن التحريم والتحليل من أخص أصول التشريع ومهمة الرسل التبليغ والبيان وليست مهمتهم التشريع فأن مرد ذلك لله تعالى وحده. وإذا فعل العبد ذلك فقد تعدى تلك الحدود

قلنا في الجواب ان حرمان النفس من شهواتها تقربا إلى الله واحتسابًا للأجر و إظهاراً للشكر من مطالب الشرائع الالهية ومن مقاصد الزهاد ، ومن هو الأولى بالزهادة من الأنبياء عليهم السلام

على أن تقرير الله سبحانه وتعالى لأنبيائه على أحكامهم الاجتهـــادية تشريع منه يصحح التصرف ويعطيه صفة الشرع

ودليل ذلك أن الله تعالى لما علم أن تحريم اسرائيل على نفسه ما حرم لم يكن لغرض دنيوي ولكن كان شكر الربه على نعمة شفائه أقر وعليه وأجازه له ولكنه لم يقر رسوله محمدا صلى الله عليه وسلم لما أن حرم على نفسه ماأحل في له حين لم يستند هذا التحريم إلى سبب شرى . فرده الله عليه وأمره الرجوع فيه وبين له حكم الرجوع وكفارته في قوله تعالى

﴿ يَأْجُنَّا النَّبِيُّ لِمَ نُحَرِّمُ مَا أَحَلَّ أَلَلْهُ لَكَ تَبْتَغَنِي مَرْضَاَةً أَزْوَاجِكَ

وَاللَّهُ غَفُورٌ رَحِيمٌ . قَدْ فَرَضَ اللَّهُ لَـكُمْ نَحِلَّةَ أَيْمَانِكُمْ وَاللَّهُ مُولَاكُمْ وَاللَّهُ مُولًا كُمْ وَهُو العَلِيمُ الحَكِيمُ )

وسيأتي شرح هذه الآية عند الكلام على احكام النذر في الاسلام ثم جاء عهد التوراة وكان بنو اسرائيل قد ادعو الأنفسهم حتى التحريم والتحليل فعاقبهم ربهم على هذا البغى والعدوان بامضاء التحريم عليهم يدل لذلك قوله تعالى

( وَعَلَى اللَّذِينَ هَادُوا حَرَّمْنَاكُلُّ ذِى ظُفُرٍ وَمِنَ الْبَقَرِ وَالْغَنَمِ حَرَّمَٰنَا عَلَيْوِمْ شُخُومَهُمَا إِلاَ مَا تَقَلَتْ ظُهُورُهُمَا أَوِ الْحُوَايَا أَوْ مَا الْخَتَلَطَ بِمَظْم ذَلِكَ جَزَيْنَاهُمْ بِبَغِيْهِمْ وَإِنَّا لَصَادِقُونَ )

فقدوصف الله تعالى اليهود بالبغى وجعل تحريم ما حرم عليهم عقو بة لهم على هذا البغى . ولكن ما مظهر هذا البغى . وكيف كان ، ومم كان؟

أ كان بقتلهم الانبياء ، أم كان بأكلهم السحت ، أم كان بقولهم قلوبنا غلف ، أم كان بتحريمهم ما أحل الله

مساق الآية وانسالها بآيات النعى على المشركين على أن حرموا ما حرموا من غير اذن شرعى يؤنس بأن بغى البهو دكان من جنس بغى المشركين بتحريمهم ما أحل الله افتراء اعلى الله

قال تبارك اسمه

﴿ وَجِمَلُوا لِلَّهِ مِمَا ذَرَأً مِنَ ٱلْحَرَاتِ وَٱلْأَلْمَامِ لَصِيبًا فَقَالُوا قَذَا قُ بِزَعْمَهِمْ وَهَذَا لِشُرَكَائِنًا . فَمَا كَانَ لِشَرَكَانْهِمْ فَكُلَّ بَصُلُ إِلَى اللهِ وَمَا كَانَ لِلهُ فَهُو يَصِلُ إِلَى شُرَكَالِهِمْ سَاء مَا يَحْكُمُونَ الله الله والما المنظم من المشركين تقل أولاً دع شركاؤهم لمردوه وَلِلْسِوا عَلَيْهِمْ دِينَهُمْ وَلَوْ شَا اللهُ مَا فَكَلُوهُ قَذَرُهُمْ وَمَا غَيْرُ وَنَ. وَالْوَا هَذِهِ أَنْعَامُ وَحَرَٰتُ حَجْرُ لاَ يَطْعَمُهَا إلاَّ مَنْ نَشَاء بزَعْمِهِمْ وَاللَّهُ خُرِيْمَتُ ظُهُو رُهَا وَأَنْعَامُ لا يَدَكُرُونَ النَّمَ اللَّهِ عَلَيْمًا افْتَرَاءَا الأَمَامِ خَالِصَةٌ لِذُ كُورِنَا وَمُحَرَّمُ عَلَى أَزْوَاحِنَا وَإِنْ يَكُنْ مَيْنَةً مَ فِيوِ شُرِّكًا سَيَجْزِيهِمْ وَصَفَّهُمْ إِنَّهُ حَكُمُ عَالِمٌ . قَدْ خَسرَ الَّتِينَ فَتَلُوا أُولاَدَهُمْ سَفَهَا بِغَيْرَ عِلْمِ وَحَرَّمُوا مَا رَزَّقَهُمُ اللهُ الْغَرَّاءَا الله قد ضَلُوا وَمَا كَانُوا مُهْتَدَنَ . وَهُو الَّذِي أَنْشَأْ جَنَّاتٍ مَعَرُ وشَاتِ مَعْتُمُونَ وَالنَّعْلَ وَالزُّرْعَ مُغْتَلِقًا أَكُلُهُ وَالزَّيْتُونَ وَالرَّمَّانَ مَتَشَامًا عَنْ مُنْشَابِهِ كُلُوا مِنْ كَمْرِهِ إِذَا أَنْمَرَ وَآتُوا حَقَهُ يَوْمَ حَصَادِهِ وَلاَ نُسْرِفُوا اللهُ لاَ نُحِبُّ الْمُسْرِفِينَ . وَمِنَ ٱلْأَنْمَامِ تَمُولَةً وَفَرْشَا كُلُوا مِمَّا حَمْ اللهُ حَلَالًا طَيْبًا وَلَا تَتَبِّعُوا خُطُواتِ الشَّيْطَانِ إِنَّهُ ۗ لَــكُمْ عَدُوْ مُهُنَّ مُنَانِيَةً أَرْوَاجٍ مِن العَنَّانِ النَّيْنِ وَمِنَ الْمُعَوِّ النَّيْنِ فَلَى النَّيْنِ وَمِنَ الْإِلَى النَّيْنِ وَمِنَ اللَّهِ النَّيْنِ وَمِنَ الْإِلَى النَّيْنِ وَمِنَ اللَّهِ النَّيْنِ وَمِنَ الْإِلَى النَّيْنِ وَمِنَ اللَّهِ النَّيْنِ وَمِنَ اللَّهِ النَّيْنِ وَمِنَ اللَّهِ النَّيْنِ وَمِنَ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

فانت ترى ان هذه الاكات الكريمات سيقت للنعي على الشرك بن واليهو دمما لا تهم حرموا ما احل الله افتراءا على الله . وادعوا لانفسهم حقا ليس لهم بل هو من اخص خصائص الاله الحكيم العليم

واذكان عصر افتراء اليهود وافتراء المشركين متقاربا وفعلهم كـ ذلك يكاد يكون متحدا. فقد جاءت هذه الآيات البينات كاشفات عرف كيفية افتراء كل من الطائفتين على ربهم فأما الطائفة الأولى وهي طائفة المشركين فواضح أنها الاشد افتراءا لأنها اممت في الافتراء بما بيته الآيات فاختصت بمعظم النعي في هذا الموضع فهؤلاء المشركون افتروا على الله كذبا وانخذوا لهشركاء باطلا عثم جملوا لهؤلاء الشركاء حقوقا مزعومة في أموالهم وفي أولادهم وفي حرثهم وفي انعامهم على تفصيل ما بينت الآيات الكرعات

قال صاحب نهاية الاربكانت للعرب أوابد جعاوها بينهم احكاما ونسكا وضلالة وعادة ومداواة ودليلا وتفاؤلا وطيرة فنها

البحيرة · قالوا كان أهل الوبر يعطون لآ لهتهم من اللحم وأهل المدر يعطون لها من الحرث فكانت الناقة اذا انتجت خمسة ابطن عمدوا إلى الخامس مالم يكن ذكرا فشقوا اذبها فتلك البحيرة . فربما اجتمع منها هجمة من البحر فلا يجز لها وبر ولا يذكر عليها أن ركبت اسم الله ولا أن حمل عليها شيء فكانت المانها للرجال دون النساء

ومنها الوصيلة . كانت الشاة اذا وضعت سبعة ابطن عمدوا إلى السابع فان كان ذكرا ذبح وإت كانت انتي تركت في الشاء فان كانت ذكرا وانتى قبل وصلت اخاها فحرما جميعاً وكانت منافعها ولبن الانثى منها للرجال دون النساء

ومنها السائبة · كان الرجل يسبب الشيء من ماله اما بهيمة أو انسانا فتكون حراما أبدا منافعها للرجال دون النساء

ومنها الحامي . كان الفحل إذا أدركت أولاده فصار ولده جمداً قالوا

حمى ظهره ، انركوه فلا بحمل عليه ولا يركب ولا يمنع ماءًا ولا مرعى . فاذا ماتت هذه التي جعلوها لآ لحتهم اشترك في أكلها الرجال والنساء فذلك فوله تعالى : (وَقَالُوا مَا فِي بُسطُونِ هَذِهِ الْأَلْعَامِ خَالِصَةٌ لِذَكُورِ نَا وَلَا يَكُنُ مَيْنَةً فَهُمْ فِيهِ شُرَكَاه ).

قالوا وكان أهل الدر والحرث إذا حرثوا حرثاً أو غرسوا غرساً خطوا في وسطه خطا فقسموه بين ائنين فقالوا مادون هذا الخط لآ لهنهم وما ورا ه لله و قان حفظ مما جملوه لا لهنهم شيء فيما جملوه لله ردوه وإن سقط مما جعلوه لله فيما جملوه لا لهنهم اقروه وإذا أرسلوا الما في الذي لا لهنهم فانفتح في الذي سموه لله سدوه وان انفتح من ذاك في هذا قالوا از كوه فانه فقير اليه فانزل الله عز وجل . (وَجَعَلُوا لله عِمَّا ذَرًا مِنَ الْعَوْثِ وَالاَنْ مَامِ نَصِيبًا فَقَالُوا هَذَا لِهُ يَرْعُمُهُمْ وَهَذَا لِتُمْرَكَانِنَا فَقَالَوا اللهُ عَرْ وَجِلْ اللهُ عِنْ وَجَلْ اللهُ عَرْ وَجِلْ اللهُ عَنْ وَجَلْ اللهُ عَرْ وَجَلْ اللهُ عَرْ وَجَلْ اللهُ عَرْ وَجَلْ اللهُ عَرْ وَجَلْ اللهُ عَنْ وَهَا اللهُ عَنْ وَجَلْ اللهُ عَنْ وَاللهُ اللهُ عَنْ وَهَا اللهُ عَنْ وَهَا اللهُ عَنْ وَاللهُ اللهُ عَنْ وَهَا اللهُ عَنْ وَهَا اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ وَاللهُ اللهُ عَنْ وَاللهُ اللهُ عَنْ وَاللهُ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ وَاللهُ اللهُ عَنْ وَاللهُ اللهُ عَنْ وَاللهُ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ الل

ثم قال ومنها ذبح العتائر. قالوا كان الرجل منهم يأخف الشاة وتسعى العتبر والمعتورة فيذبح الويسب دمها على رأس الصنم وذلك يفعلونه في رجب قال ومنها حبس البلايا كانوا إذا مات الرجل يشدون نافته إلى قبره وبمكسون رأسها إلى ذنبها ويغطون رأسها بولية وهي البردعة قان أفاتت لم تردعن ما ولا مرعى

قال ومنها اغلاق الظهر . كان الرجل منهم إذا بلغت ابله مائة عمد إلى

البعير الذي أمأت به فاغلق ظهره لئلا يركب ويعلم أن صاحبه حمي ظهره واغلاق ظهره أن ينزع سناسن فقارد وبعقر سنامه

ومنها التعمئة والتفقئة وكان الرجل إذا بلغت ابله الفا فقاً عين الفحـــل ثم قال فان زادت عن الف فقاً المين الأخرى

ثم قال ومنها وأد البنات وقد نهاه الله عز وجل عنه في قوله ( وَلَا تَعْفُلُوا أَوْلَا وَلَا كُمْ خَشَيْةً إِمْلاَق نَعْنُ فَرْزُقُهُم قَوْلًا كُمْ ) وكانوا يقتلونهن خشية الأملاق أو من الأملاق وقد قبل أنهم كانوليقتلونهن خوف العار أن يسين ) اه

تلك الاوابد وما النها هي المعنية في الآية الكريمة بما جملوا لله مركاه وما تدركاه وما جملوا الشركاه وما قتلوا من أولاد هم طوعا الزين لهم شركاؤهم ويمان ذلك أولا: جعل المشركون بين الله تعالى وبين من زعموهم شركاه شركة في الحرت والانمام فلله تعالى نصيب والشركا، بزعمهم نصيب ثم يعدلوا في القسمة بين من زعموهم شركاه وبين الله العالمين خالق كل شيء وذلك ماوده الله عليهم بقوله (وهو الدي أنشأ جنات معروسات وغير معمروسات) عليهم بقوله (إن الله لا يه المالية القوم الظالمين)

النيا ـ قدموا أولادهم فربانا لشركائهم فقد كان أحدهم يتذر أن يذبح أحب أولاده اليه للصنم حين ببلغ أولاده كذا عدا. كا فعل عبد المطلب في ابنه عبد الله وقد سفه الله احلامهم لهذا بقوله ( قَدَّخَسِرَ الَّذِينَ فَشَـَالُوا أَوْلَادَ هُمُّ سفَهَا بِغِيْرِ عِلْمِ )

تالئاً جملهم بعض ألاً نعام والحرث حجر الايطعمهما الامن يشاءون اطعامه منما

رابعاً \_ تحريمهم ظهور بعض الانعام ركوبة وحمولة

خاماً - بحريم ذكر اسم الله على بعض الانعام ، وسواءا كان هذا الذكر عند الركوب أم عند الذبح ام عند الاكل ، وسواء اكانوا يذكرون عليها اسماء الاستام أم لا يذكرون شيئاً فالمهم هو أمهم يحرمون ذكر اسمالله عليها سادماً - تحريمهم الألبان والأجنة إن كانت حية على الانات دون الذكور

سابعًا اشتراكهم جميعًا في أكل الميتة

وقد رد الله عليهم هـ ذا كله بقوله ( وَمِنَ الأَنْعَــَامِ حَمُولَةً وَفَرْشــَـَا ) الآيات إلى قوله ( وَعَلَى الَّذِينَ هَادُوا )

ثم ابان لهم ما حرم عليهم بقوله بعد ذلك

( ُقُلْ تَمَالُوا اَنْلُ مَاحَرُم رَبُسُكُم . عَلَيْكُمْ أَنْ لَا نُشرِكُوا بِهِ شَيْئًا . وَبِالْوَالِدَ يَن إِحْسَانًا · وَلَا تَقْتُسُاوُا أُولَادَ كُمْ مِن إِمْلاَق تَحْنُ تَرْزُوْ لَكُمْ وَإِيَّاهُمْ وَلاَ نَقْرَرُبُوا الْفُواحِشَ مَا ظَهْرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ و لاَ تَفْضُلُوا النفسَ الَّتِي حَرِّمَ اللهُ إِلَّا بِالْعَقِي ذَلِكُمْ وَصَاكُمْ بِهِ لَمَاكُمْ مِهِ لَمَاكُمْ مَنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ أَخْسَنَ حَلَّى اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللّ

وجلى بعد هذا البيان الفرآنى العظيم أن النذر لغير الله ياطل يخشى معه الاشراك وان ما يسنعه بعض الجهال فى زمانتا من تخصيص بعض اغنامهم وابقارهم وغلائهم للاولياء باطل ونظير لما كان يصنع المشركون فى الجاهلية وانه تحريم لما احل الله بغير اذن شرعى

وان ما يذبح منه على هذه النية فهو من قسم ما اهل لغير الله به وسيأتى حكم ذلك مكررا في تاريخ النذر بعد الاسلام ومرة اخري في احكام النذر هذا وأما الطائفة الثانية فطائفة البهود الذين غلوا في ديهم وقالوا على الله غير الحق فحرموا طيبات ما احل الله بغير دليل ولا مسوغ شرعى . بل افتراها على الله وتجاوزا لحدود ما فرض عليهم وادعا الصفة الربكا قال تدالى (النّفَ ذُوا أَحْبَارَ مُ وَرُ هُبَانَهُم أَرْبَابًا مِن دُون الله )

روى عن عدى بن حاتم قال ( اتبت رسول الله صلى الله عليه وسلم وفي عنقي صليب من ذهب فقال باعدى اطرح هذا الوثن من عنقك قال فطر حنه وانتهبت اليه وهو يقرأ في سورة براءة فقرأ هذه الآية اتتخذوا أخبارهم ورُهُم ورُهُم أَدْ بَاباً مِن دُونِ الله قال قلت بارسول الله أنا لسنا نعبدهم فقال صلى الله عليه وسلم اليس يحرمون ما أحل الله فتحرمونه ومحلون ماحرم الله فتحلونه قال قلت بلى قال فتلك عبادتهم)

وكانت لاهل الكتاب نذور قبل الاسلام امتدح الله يعضها لما أنها كانت خالصة لوجهه وليس فيها مضرة دينية بل كانت تفرغا لعبادته إلا أنها لما انحدت شكلا قد يضر النمادي معه بما خلق الانسان من أجله جاء الاسلام بالنهى عنها

فتلك امرأة عمران لما قربت لله ما في بطنها تقبلها الله مها وانيتها نباتا حسناً وكفلها نبيا من انبيائه وجعل منها المسيح عيسي بن مريم رسول الله وقلك مريم ابنة عمران نذرت الصوم نذر طاعة ( قاآت إي نَذَرَتُ للرَّحَنَ صَوْماً فَلَنَ أَكَم اليَوْمَ إنسيسًا)

ومن عهد عيسى يبدأ عند أهل الكتاب نوع من النذر خاص هو الرهبافية وهي البعد عن النساء رهبة لله تعالى وتقربا البه ورغبة في عبادته قال نعالى (ثُمُّ قَفَيْنَا عَلَى آثَارِهِم أَرِرٌ سِلنَا وَقَفَيْنَا بِعِيسَى بَنِ مَرْجَمَ وَآتَيْنَاهُ الإُنجِيلَ وَجَعَلَنَا فِي قَلُوبِ اللّه بِنَ البّعُوهُ وَ أَقَةً مَرْجَمَ وَآتَيْنَاهُ البّعَنَاءُ الرّبَعِيلَ وَجَعَلَنَا فِي قَلُوبِ اللّه بِنَ البّعُوهُ وَ أَقَةً مَرْجَمَ وَآتَيْنَاهُ البّعَنَاءُ وَهُوا مِنْهُمْ أَجْرَهُمْ وَآتَيْنَا الله بِنَ آ مَنُوا مِنْهُمْ أَجْرَهُمْ وَآتَيْنِينَا الله بِنَ اللّهِ بِنَ آ مَنُوا مِنْهُمْ أَجْرَهُمْ وَآتَيْنِينَا الله بِنَ اللهُ وَاللّهُ فَاللّهُ فِي اللّهُ اللهُ فَاللّهُ فَلْ اللّهُ فِي اللّهُ فَاللّهُ فَلْ اللهُ فَوْلَ اللّهُ فَاللّهُ فَاللّهُ فِي اللّهُ اللّهُ فَيْنَا اللّهُ فِي اللّهُ فِي اللّهُ فِي اللّهُ فِيلًا اللّهُ فَاللّهُ فَلْ اللّهُ فِيلًا اللّهُ فِيلًا اللّهُ فَاللّهُ فَاللّهُ فَاللّهُ فَاللّهُ فَاللّهُ فَاللّهُ فَلْ اللّهُ فِيلًا الللهُ فَاللّهُ فَالْهُ فَاللّهُ فَاللّهُ فَاللّهُ فَاللّهُ فَاللّهُ فَاللّهُ فَاللّهُ فَاللّهُ فَلْ الللّهُ فَاللّهُ فَا لَلْهُ فَاللّهُ فَا للللّ

تحدثناهذه الآية عن الرهبانية وأنها ابتداع من اتباع عيسى عليه السلام وأنها كانت لا ول امرها ابتداء رضوان الله . ثم الم تمادي الزمن بالرهبان

خرجوا بها عن القصد منها إلى الاغراض الدنيوية وكثير منهم فاسقون وليست الرهبانية الا نوعا من تحريم الحالل وقد مدحه الله تعالى لما كان الحامل عليه والدافع اليه ابتغاه رضوانه وطلب المثوبة منه والتفرغ لعبادته لكنه الخصرف عن وجهه واريد بها غيره ولم يرع حق رعايته كان مذموما

قال المفسرون في سبب بزول هذه الآية أن نفرامن الصحابة رضوان الله عليهم تعاقدوا وتحالفوا على أن يجبوا مذاكيرهم وأن بحرمواعلى انفسهم اللذائذ الدنيوية ويتخذون سمت الرهبان فاطلع عليهم الرحمن فانزل هذه الآية تحديراً لهم من فعل ذلك وقال لهم رسول الله صلى الله عليه وسلم تبياناً لها (ولكني أقوم وأنام وأصوم وأقطر وآتي النساء فن رغب عن سنتي فايس مني)

وقد جعل الله تعالى هذا النوع من التحريم تعديا والتعدى ابلغ درجات المعصية وبرىء رسوله صلى الله عليه وسلم من فاعله ذلك ماكان من تاريخ النذر قبل الاسلام

قأما النذر بعدمجي. محمد صلى الله عليه وسلم فجز. منه شرعى وهوالطابق لقواعد الاسلام وأحكامه وجز. منه دخل بالزيغ وشبب بالشرك

فان كثيراً من الناس يعمدون إلي تخصيص جزء من العامهم وحرثهم ليوزع على الففراء والمساكين ولكن الجهل كثيرا ما يضر بنياتهم فيقلب الحسنة سيئة وبجرهم إلى الشرك من حيث لايشمرون

والاصل فى ذلك أن قوله تعالى ( يأيها الذين آمنو إذا نتاجيتم الرسول ققدموا بين بدى نجواكم صدفة )

قد صرف إلى غير وجهه وازيد به غير المعنى الشرعي

ذلك أن الاسلام لما جاء كان المسلمون في حاجة شديدة إلى المال يقيمون به دعائم الدين ويؤلفون به قلوب النافرين حتى يكتر سواد المسلمين وكان تدبير المال عسيرا إلا أن يؤخذ من اغنيائهم فيرد إلى فقرائهم وإذ كانت مناجاة الرسول صلى الله عليه وسلم مطلبا سساميا ومقاما عاليا وقر بة عظمى أمر الله المؤمنين باعانة الفقراء والمساكين تقربا إلى الله وقطهرا من الذنوب فان الحسنات بذهبن السيئات وتهيئا لمناجاة الرسول صلى الله عليه وسلم وتوسعة على الفقراء اخوانهم في الدين

كان ذلك خاصا برسول الله صلى الله عليه وسلم . ولكن أصحاب المناذع السياسية والشهوات الحزبية كانوا يدعون الناس إلى آل بيت الرسول

وبحرون حج المناجاة الخاص بالرسول إلى ذى الدعوة من آل البيت ليقيم دعوته ففرضوا على الناس هــذه الصدقات بفكرة الاستعانة بها على تكوين

الجيش وتأسيس الدولة

وانقضى عهد تأسيس الدولة الهاشمية وبقيت في الناس آثار من الاخلاص لآل يبت النبوة . فاعتقدوا ولايتهم . وبضاصة وهم يناون في كتاب الله تعمالي ( فَلْ لَا أَمَّالُكُم عَلَيمَه أَجْرًا إِلاَ الْمُودَةُ فِي الْقُرْبَي )

ر ت وقد فهموا أن القربي في الآية هي قرابة الرسول خاصة فاتخذوا القربي إلى الله بمودة فربي الرسول . وهي في أصلها عوث فربي الرسول . بقدمون اليهم الهدايا ويتحرون الديهم التحائر . وهي في أصلها عون لهم على القرى واشباع القاصدين والمريدين فهمي صدقة في ممناها .

فالما تتادم بالناس العهد انصر قوا عن الفكرة الاصلية وهي عون السكريم على السكرم وقرى الاضياف هيا وميتاً فجعلوها تربانا يقدم للاضرحة وحبوسا تحبس على الاموات ابتناء الوساطة لدى الرب العادل سبحانه وتعالى عن ذلك علوا كبيراً

وواجب النصح للسلمين بقضى بارشادم الى ماقيه سالخدينهم ودنيام وتحذيرهم

الذلك حق علينا أن نقول للناس أنما يصنع اليوم من تقديم هذه القرب لايكاد يفترى عن فعل المشركين في جاهلينهم واذكنا تحسن الفان بالسامين فاسنا نحكم بكفر أحد من أهل القبلة الاأن يأتي

## بكفر صريح أو اشراك ظاهر

ووجه القول ان الله تبارك اسمه بعث محمدا بالحق رسولا ليبين للناس دينهم واخذ عليهم المواتيق أن لايشركوا بالله شيئاً .

وانه إذ كان يجادل الكفار سألهم عن أصنامهم اينفعون أم يضرون فكان جواجهم ( مَا نَعْبُدُهُمْ إِلاَّ لِيقُرِّ بُونَا إِلَى اللهِ زُلْفَى )

وأنت إذا سألت مقدم القربان للاضرحة عن نفع هذا الضريح اجابك بأنه يتخذمن مقامه إلى الله وسيطا · فأذا الحفت في سؤاله وحاججته في مقاله ضرب لك المثل بأن العبد حين يحتاج إلى قضاء مسألة عند عظيم يتخذ اليه الواسطة

> تمالى الله أن يكون مثله في عدله مثل العبد الظالم بطبعه يأمها الناس إن الاسلام برىء مما تشركون

قان دين الله جاء على هدم الشرك من أساسه وإن الله ليقول لمحمد رسول الله صلى الله عليه وسلم في شأن المنافقين (اسْتَغَفِّر فَهُمْ أَوْ لَا تَسْتَغَفِّر فَهُمْ وَ الله مَا الله وقد لله وقد حزن على أن مات عمه أبو طالب على الكفر (كيس كَكُ مِن الله مُو لله مُن الله عليه وسلم لفاطمة الزهراء (يافاطمة بنت محمد لا أغنى عنك من الله شيئاً)

افليس أفي ذلك مايرد النماس الى عقولهم ويردعهم عماهم فيه من سلالهم

وصحيح انك إذا سألت أحدهولا الضالين ان كان يعتقد ألوهية من يقدم القربان اليه استعاذ بالله والسائد المنهم بشيء؟ الله المنهم من شائية الشرك بله العصيان؟

ما اشبه ما يقدمون من قربان وما ينذرون من نذور وما يعتقدون في الاضرحة وساكتيها بماكان يصنع المشركون في الجاهلية

وما يغنى عنهم نفى الشرك عنهم السنتهم وافعالهم تنبىء عما يعتقدون من أن هؤلاء الاولياء لهم نافعون ولا عدائهم ضارون

وقد بينت احكام القربان والنفر في الكتاب والسنة وفصلت فيهما تفصيلا لا يجعل للريب مكانا ولا للزيغ سبيلا

فان أصول الشريعة الاسلامية التي تستفاد احكامها منها هم كتاب الله وسنة رسوله صلى الله عليه وسلم

قأما الكتاب فهو القرآن الذي جاء به محمد صلى الله عليه وسلم من عند ربه وأمر بتبليغه للتاسكافة

واما السنة فهي بيان من الرسول صلى الله عليه وسلم لما خنى على الناس استنباطه من الاحكام في القرآن

لذلك كان الواجب على الباحث عن اغراض الشريعة واحكامها أن يطيل|النظر ويديم التفكير في كتـــاب الله وسنة رسوله

وليست اطالة النظر لان شريعة الله غامضة أو خفية حاشا لله أن تكون كذلك ولكن لان السنة النبوية الهادية الى مغتاح الاستنباط منه كانت منبئة في الصحابة متفرقة في الرجال. وكان المسلمون في صدر الاسلام في شغل عن تدوينها

فنشر الاسلام والدعوة اليه ، فلم يعنوا بجمعها عنايتهم بجمع القرآن و اكتفوا بتلقيها عن بعضهم واعتادا على صحة فهم العرب لكتاب الله المنزل بلغتهم

فلدا اتسعت الفتوحات واختاط العرب بغيرهم من الامم الداخلة في الاسلام النسس بعض المغرضين من أهل الكتاب بين المحد ثين فوضعوا الكثير من الاحاديث عما يلتبس معه الدبن على العامة ، فخشى التائمون بأمر الدبن أن يلحد في كتاب الله أو يواد غير مراده فدونوا كثيرا من السنة وعلوا على تبرئتها من الموضوعات ولكن آثارا من ذلك إبقيت ولاتزال حتى الآن قاشية في الناس بتدارسونها كانها احاديث صحيحة

لذلك كان واجباعلى المتصدى للاستنباط والمتصدر للاستدلال أن لا يصدر حكا فى حادثة حتى بتبين موضع النظر منها فيجمع الشبيه للشيه والنظير للنظير فلا يكتفى بتلاوة آية أو رواية حديث واحد ليصدر حكمه . بل عليه أن يجمع بين بدى تفكيره جميع ما تصل اليه يده من خيوط الادلة حتى اذا حكم بعد ذلك كان اقرب إلى الحق

## الندر

## أنواعه واحكامه

مر بنا أن الله سبحانه وتعالى مدح في القرآن بعض النذور وأثاب عليها كما ذم البعض الآخر وشنع بالناذرين لها ، وماكان ذلك إلا لما يحيط بها من ملابسات وما يتصل بها من أوصاف

وقد بينت السنة المطهرة تفصيل أحكام النذر مفرقاً في الأحاديد الصحيحة فقد ورد عن عقبة بن عامر قال ( نذرت أختى ان تمشى الى بيت الله حافية غير مختمرة قامر تنى أن أستفتى لهما رسول الله صلى الله عليه وسلم فاستفتيته فقسال رسول الله صلى الله عليه وسلم أن الله لا يصنع بشقاء أختات شيئاً مرها فلتختر ولتركب ولتصم تالاتة أياء)

فَهَدًا الحَديث يشتمل على بيان ثلاثة احكام متعلقة بالنذو الأول . أنها نذرت أن تحج وهو نذر طاعة فأمرها بالوقاء به

الثانى . أنها نذرت المشى فى حجها . ومثل هذا النذر مما لااعتبار له فىالشرع فسوا. أمشت أم ركبت فان الله لايصنع بشقائها شيئاً فاهدر هذا النذر

الثالث . أنها فذرت الحج غير مختمرة . وعدم الاختار في الحج معصية لايقرها الشارع فامرت بالاختار والتكفير عن نذر المعصية بصوم تلائة أياموهي كفارة اليمين وروى أن رسول الله صلى الله عليه وسلم نهى عن النذر وقال فيه هو (لاياتي بخير واتما يستخرج بهمن البخيل)

وق حديث ابن عمر رضى الله عنهما قال (أولم ينهوا عن النذر أن النبي صلى الله عليه وسلم قال أن النفر لايقدم شيئاً ولا يؤخر وأنما يستخرج بالنذر من البخلاء) وظاهران هذا الحديث مسوق لبيان عاقبته والغرض الشرعي منه

قان قوله صلى الله عليه وسلم أنه لايقدم شيئاً ولايؤخر بيان لعاقبته ورد على عامة النافرين الذين يظنون النذر مغيرا لقضاء الله محولا لقدره كافى الرواية الاخرى (لا يأتى ابن آدم النذر بشيء لم يكن قدر له ولكن يلقيه النذر إلى القدر قد قدو له فيستخرج الله به من البخيل فيؤتيني عليه مالم يكن يؤتيني عليه من قبل » فارشد الحدبث إلى أن النذر أن اريد لهذا النرض فخير أن لايكون لانه لايغير من قضاء الله شيئاً

وفى قوله صلى الله عليه وسلم « اتما يستخرج به من البخلاء «دليل على الغرض الشرعى منه كما بين فى الرواية الثانية

إذ البخيل الذي ينظر إلى القربة بمنظار المنفعة فلا يبذل صدقة ولا يقدم قرية حتى ينظر من ورائها جزاءا لا يحمل على البذل الا بالنذر فلعله أن يصادف حاجته وثم وجه آخر لفهم هذا الفرض هو أن البخيل قد يرى الرجوع في نذره فيلزم بكفارته لما في ذلك من نقع الفقير بما يؤدي الغني البخيل

وقد اختلف العلماء في فهم النهي عن النذر في هذا الحديث اختلاقا قالد الينا الصنعاني في كتابه سبل السلام شرح بلوغ المرام حيث قال ما نصه

(اختلف العلماء في هذا النهبي فقيل على ظاهره وقيل بل متأول وقال ابن الآثير في النهاية تكور النهبي عن النذر في الحديث هو تأكيد لآمره وتحذير عن النهاون به بسد ايجابه . ولو كان معناء الزجر عنه حتى لايفعل لكان في ذلك أبطال لحسكمه

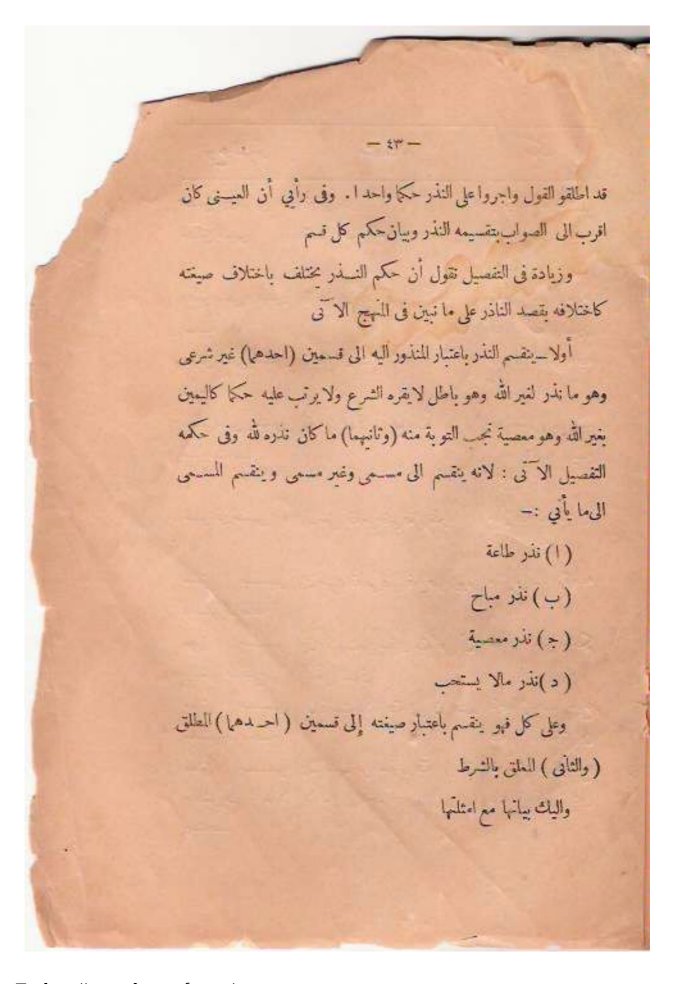
واسقاط للزوم الوفاء به أذ كان بالنهىيصيرمعصية فلا يلزم. وأنما وجه الحديث انه قد أعلمهم أن ذلك الأمر لايجر لهم في العماجل نفعاً ولا يصرف علهم ضرا ولا يرد قضاءا فقال لاتنذرواعلى انكم تدركون بالنذر شبئاً لم يقدرهالله تعالى لكم أو تصرفون عنكم ماقدر عليكم فأذا نذرتم ولم تعتقدوا هذا فاخرجوا عنه بالوفاء فإن الذي نذرتموه لازم لكم وقال المازري بعد نقل معناه عن بعض اصحابه وهذا عندي بعيــد عن ظاهر الحديث قال وبحتمل عنديأن يكون وحه الحديث أن الناذر يأتي بالقربة مستثقلا لها لما صارت عليه ضرية لازب فلا ينشط للفعل نشاط مطلق الاختيار . أولان التافر يصير القربة كالعوض عن الذي نذر لأجله فلا تكون خالصة ويدل علمه قوله « أنه لا يأتي بخير » وقال القاضي عياض أن المعنى أنه يغالب القدر والنهي خشية أن يقع في ظن بعض الجهلة ذلك وقوله « لا يأتي مخير » معناه أن عقباء لا تحمد وقد يتعدر الوقاء به ، واته لأيكون سيبا خير لم يقدر فيكون مباحا . وذهب اكثر الشافعية وتقل عن المالكية إلى أن النهذر مكروه لنبوت النهى عنه واحتجوا بأنه ليس طاعة محضة لأنه لم يقصد به خالص القربة واتناقصد أن ينفع نفسه أو يدفع عنها ضررا بما النزم . وجزم الحنابلة بالكراهة وعندهم رواية أنها كراهة تحريم . ونقسل الترمذي كراهته عن بعض أهل العلم من الصحابة . وقال ابن الميارك بكرد النذر في العالمة والمعصية قان نذر بالطاعة ووفي به كان له اجر - وذهب النووي في شرح المهذب الى أنَّ النَّذِر مُستَحِبٍ . وقال المُسنف (١) وانا انتجب بمن اطلق لساته بانه ليس بمكروه مع ثبوت النهي الصربح فأقل درجاته أن يكون مكروها قال ابن العربي النقر

(١) هو الحافظ ابن حجر صاحب كتاب بلوغ المرام

شبيه بالدعاء فأنه لا برد القدر لسكنه من القدر وقد ندب الى الدعاء ونهى عن النفر لأن الدعاء عبادة عاجلة ويطهر به النوجه إلى الله والخضوع والتنضرع والنسفر فيه تاخير العبادة الى حين الحصول وترك الممل إلى حين الضرورة . قلت القول بتحريم النفر هو الذى على عليه الحدوث ويزيده تأكيداً تعليله بأنه لا بأتى بخير فانه يصير لخواج المال فيهمى باب اضاعة المال واضاعة المال محرمة فيحرم النفر بالمال كاهوظاهر قوله هو إنما يستخرج به من البخيل الهواما النفر بالصلاة والصيام والزكاة والحج والمعرة وضوها من الطاعات فلا تدخل في النهى ويدل له ما اخرج الطبراني بسند صحيح عن قتادة في قوله تعالى « يوفون بالنفر » كانوا ينذرون طاعات من الصلاة والصيام وسائر ما افترض الله عليهم وهووان كان اثرا فهو يقويه ماذكرف سبب نزول الآية اه)

قال العينى شاوح البخارى من الحنفية ( النفر نوعان نفر تبرر ونفر لجاج فالأول على قسمين (احدهما) ما ينقرب به ابتداء كتوله لله على أن اصوم كذا مطلقا. أو أصوم شكراً على أن سنى الله مريضى ونحوه وقيل الاتفاق على صحته فى الوجهين وعن بعض الشافعية فى الوجه الثانى انه لايتعقد ( والثانى ) من التسمين ما يتقرب به معلقا كقوله أن قدم فلان من سفره فعلى أن أصوم كذاوهذا لازم اتفاقا. ونذر اللجاج كذلك على قسمين ( احدهما ) ما يعلقه على فعل حرام أو ترك واجب فسلا ينعقد ( والقسم الآخر) ما يتعلق بفعل مباح أو ترك مستحب أو خلاف الأولى ففيه تلائة أقرال للعلماء الوقاء او كفارة يمين أو التغيير عند الشافعية . وعند المالكية لاينعقد أصلا.

فهذه جملة من أقوال العلماء في حكم النذر. وأنت ترى أن غير العيني



To: http://www.al-mostafa.com/

|     | 139                                                             |                                |                                         |          |
|-----|-----------------------------------------------------------------|--------------------------------|-----------------------------------------|----------|
|     | مكمه                                                            | مثاله                          | نوع النذر                               |          |
|     | جائزونيه كفارة العين<br>جائز مثاب عليمه                         | لله على صوم يوم                | مطلق غیر مسمی مطلق مسمی                 |          |
| 1   | ويجب الرقاء به<br>غيرجا تربجب الرجوع<br>عند فيه كفارة اليمين    | لله على أن أقتل فلانا          | مطلق مسمى والمنذور                      |          |
|     | هذر لنو لا شيء فيه                                              | لله على أن أشرب ماءا           | معصية<br>مطلق مسعى والمنذور<br>مباح     |          |
| 100 | غير مشروع پجپ<br>الرجوع عنه وفيــه<br>كفارة يَبين               | لله على أن لا أكلم فارتاً      | مطلق سمى والمنذور<br>مالا يستحب         |          |
|     | حارز وفيه كفارة يمين<br>-                                       | إن شقى الله مريضي فعلى نذر     | مىلق غىر مسىي                           |          |
|     | جائز ويجب الوقاء يه<br>الد لا مات مدك                           | إن شنى الله مريضي فعلى صوم يوم | معلق مسحى<br>والمشروط طاعة              |          |
| 1   | مو د يسن به سم<br>غيرجا ازيمب الرجوع                            | أدخل السوق                     | معلق مسحى<br>والمشروط مباح<br>معلق مسحى |          |
| 8   | عنه وفيه كفارة بمين<br>غيرجا ثريجب الرجوع<br>عنه وفيه كفارة عين | إن عدت من سفرى فلله على أن     | والشروط معصية مسيى                      |          |
|     | المارية                                                         | الاأسلم على أحد                | والمشروط مالا                           |          |
|     |                                                                 |                                |                                         | N. N. N. |

ودليل الحكم في كل قسم من هذه الاقسام ان رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: (من نذر تذرا لم يسم فكفارته كفارة يمين ) فذلك حكم الاول والسادس من الجدول السابق

وقال صلى الله عليه وسلم (ومن نذر نذراً في معصية فكفارته كفارة عين) وهو حكم الثالت والخامس والتاسع والعاشر من الجدول الآقف الذكر وأما الرابع والثامن فدليلهما ما تقدم من حديث عقبة بن عامر في قوله صلى الله عليه وسلم (ان الله لا يصنع بشقاء أختك شيئاً مرها فلتختم ولتركب) وفي حديث ابن عباس قال (بينا رسول الله صلى الله عليه وسلم يخطب إذا هو برجل قائم فسأل عنه فقالوا أبو اسرائيل نذر أن يقوم ولا يقمد ولا يستظل ولا يتكلم و يصوم فقال النبي صلى الله عليه وسلم مروم فليتكلم وليستظل وليقعد وليتم صومه) فأنت ترى أن رسول الله صلى الله عليه لله عليه وسلم أمر بالوفاء في نذر الطاعة وألني نذر الباح وأمر بالرجوع فيه لما يقرق عليه من المشقة التي لاحاجة البها

ودليل الثأنى والسابع مدح الله تمالى الموفين بالنذر في كثير من الآيات وقوله صلى الله عليه وسلم ( من تذر أن يطيع الله فليطمه ومن تذر أن يعصيه فلا يعصه )

وهناك قسم غير ماذكرنا خص في القرآن باحكام وتفصيل على مانيينه وهو قسم تحريم الحلال وقد بينا ماكات منه قبل الاسلام ومامدح منه وماذم فاما حكمه في الاسلام فقدور دفي قوله تعالى (يَأْ يُمَّا النَّبِيُّ لَمْ تُحَرَّمُ مَا أَحَلُ اللهُ لَكُ تَبْتَعْيى مَرْضَاةً أَزْ وَالْحِكُ وَاللهُ غَفُورٌ رَحِيمٌ. قَدْ فَرَضَ اللهُ أَحلُ اللهُ لَكُ تَبْتَعْيى مَرْضَاةً أَزْ وَالْحِكُ وَاللهُ غَفُورٌ رَحِيمٌ. قَدْ فَرَضَ اللهُ

اللُّمْ تَعِلَّةُ أَيْمَائِكُمْ وَأَثَنَّا مَوْلًا كُمْ وَهُوْ اللَّمِ اللَّكِيمُ ) قال ابن جرير الطبري في تفسيره ( والصواب من القول في ذلك أن يقال كان الذي حرمه النبيي صلى الله عليه وسلم شيئًا كان قــــد احله الله له وجائز أن يكمون ذلك كان جاربته وجائز أن يكون شرابا من الاشرية وجائز أن يكون كان غير ذلك غير انه أي ذلك كان قانه كان تحريم شيء كان له حلالا فعانبه الله على تحريمه على نفسه ما كان له قد احله وبين له تحلة غينه في عين كان حلف مهامم تحر عهما حرم على نفسه فان قال قائل وماير هاتك على أنه صلى الله عليه وسلم كان حلف مع تحريمه ماحرم فقد علمت قول من قال لم يكن من التبي صلى الله عليه وسلم في ذلك غير التحريم وان التحريم هو اليمين . قبل البرهان على ذلك واضح وهو انه لا يعقل في المة عربية ولا أعجمة أن قول الفائل لجارية أولطمام أو شراب هذا على حرام يمين فأذا كان ذلك غير معقول فعلوم أن اليمين غد قول القائل للشي. الحلال له هو على حرام وإذا كان ذاك كذ لك صحرما قلنا وفسدما خالفه . وبعد فجائز أن يكون تحريم النبي صلى الله عليه وسلم ما حرم على نفسه من الحلال الذي كان الله تمالي ذكره احله له بيمين فيكون قوله لم تحرم ما احل الله معناه لم تحلف على التي الذي قد أحله الله أن لا تقريه فتحرمه على نفسك باليمين ) اه ونحن لانستطيع أن توافق ابن جريرعلي هذا الرأى لأنه يجمل تحريم الحلال الغير المؤكد باليمين لفوا من الفول لا يتوجه عليه حكم وهو مالا يدرج الاخذبه على عمومه لان الآيات الواردة في مثله فصلت الاحكام على مانيين واوضح الآيات في هذا آية الظهار قال الله تمالي ( الَّذِينَ يُظَّاهِرُ وَنَ

مِنكُمْ مِنْ نِسَائِهِمْ مَاهُنَّ أُمْبَازِهِمْ إِنْ أُمْبَانَهُمْ الْأَ الَّلافِي وَلَدْتُهُمْ وَإِنْهُمْ لَيْمُولُونَ مُنْكُرًا مِنَ ٱلْقُولِ وَزُورًا وَإِنَّ اللَّهَ لَعَفُو عَفُور وَالَّذِينَ يُظَاهِرُ وَنَّ مِنْ نِسَائِهِمْ ثُمَّ يَمُودُونَ لِمَا قَالُوا فَتَحَرِّيرُ رَقَبَةً مِنْ قَبْلِ أَنْ يَتَمَاسًا ذَلِكُمْ تُوعَظُونَ بِهِ وَاللهُ بِمَا تَمْمَلُونَ خَبِيرً فَمَنْ لَمْ يَجِدُ فَصِيامُ شَهْرِينِ مُتَتَاعِينِ مِنْ فَبُلِ أَنْ يَتَعَاسًا قَمَنْ مُ يَسْتَطِعُ فَاطِمَامُ سَنَنَ مِسْكِينًا ذَلِكَ لِتُوْمِنُوا بِاللهِ وَرَسُولِهِ وَ تَاكَ حُدُودُ اللهِ وَللْكَافِرِينَ عَدَابُ أَلِيمٌ ) فأنت ترى أن الله أمضى على الطاهرين أى الحرمين لنسائهم تحريمهم إلا أن رجعوا فعلهم كفارة هذا التحريم وهي المبينة في الآية وإنما تلونا هذه الآية شاهداً لناعلى أن ماذهب اليه ابن جر برخلاف ما تعطيه الآيات وذلك أن تخريم الحلال ينقسم إلى ما يأتي: أولا \_ المحرم إما أن يكون الزوجة أو غيرها ثانيًا \_ إن كان المحرم الزوجة فاما مع لفظ الظهار أولا فأما إن كان المحرم الزوجة وكان التحريم بلفظ الظهار فلا جدال في أن الحكم بتحريمًا إلاأن يرجع مع الكفارة المينة في الآية وإن لم يكن مع لفظ الظهار فظاهر الآيات على أن فيه كفارة اليمين أخذا من قوله تمالى في حورة التحريم (يَا بُّ النِينَ لِمَ تُحَرِّمُ مَا أَحَلُ \* الله \* لَكَ ) الآية ومن قوله (يَا بُهَا الذِن آمَنُوا لَا تَحَرِّمُوا طَيْبَـاتِ مَا أَكُلُ اللهُ لَكُمْ وَلاَ تَعَدُوا إِنَّ اللَّهِ لاَ يُصِبُّ الْعَتَدُينَ ) ذلك إلى أن سبب نزول الآيتين على بعض الروايات كان تحريما للنساء. وقد بين الله في الآيتين أن تحلة ذلك التحريم هي كفارة اليمين في قوله في سو رة التحريم (قَدْ قَرَضَ اللهُ لَـكُمْ تَحِلَّةً أَعْمَانَكُمْ ) وقوله في الثانية ( لَا يُوْاخِذُ كُمُ اللهُ بِاللَّمُو فِي أَعَانِكُمْ وَلَكِن يُواخِذُ كُمْ عَا عَقَدَتُم الأَعَانَ فَكَفَارَتُهُ إِطْعَامُ عَشَرَةِ مَسَاكِينَ مِن أُوسَطِ مَا تُطْمِعُونَ أَهْلِيكُمْ أَوْ كِسُومَهُمْ أَوْ نَحْرِيرُ رَقَيَةٍ فَمَنَ لَمُ يَجِدُ فَصِيامُ ثَلَاثَةِ أَيَّامُ ذَلِكَ كَفَّارَةُ أَيْمَانِكُمْ إِذَا حَلَفْتُمْ وَاحْفَظُوا أَيْمَانَكُمْ كَذَ النَّ يُبِيِّنُ اللهُ لَكُمْ آيَاتِهِ لَلَّهِ كُمُّ تَشَكَّرُونَ )

وموضع الاستدلال من الآيات أن الني صلى الله عليه وسلم وبعض المسامين حرموا على أنفسهم ماأحل الله لهم (ولا دلالة في الآبات على محرم بخصوصه وسوله كفارة اليمين. ولا رب أن تحريم الخلال ليس عينًا في ذاته و إما نزل منزلة اليمين وأنجر اليه حكمه لما انه التزام من المكاف لما لم يكن عليه فهو تذر وكفارة التذركفارة اليمين بقوله صلى الله عليه وسلم (كفارة النذر كفارة عن)

وهذا آخر ما وفقني الله لكستابته في هذا البحد أجتزي بمعن الافاضة والله أسأل أن لا يقطعني عن بابه وأن لا يحرمني من امداده حتى أقوم بواجب الخدمة لدينه وصلى الله وسلم على رسوله المختاروا لدالاطهار وصحبه الابرادم ربيع الثاني سنة ١٣٥٥ م بولد سنة ١٩٢١