# ابوالمسن على لحسني لندوي



الناشس دارالكتبالاسلامية بني والله التخزال

الزنكان الغين (الصّلة ، الزيّاة ، الصّوم ، الحية )

# بين يدي الكتاب

# الحمد الله وسلام على عباده الذين اصطفى ،

أما بعد ، فهذا كتاب تحدثت فيه عن أركان الإسلام الأربعة : الصّلاة والزكاة ، والصّوم ، والحج ، عن وضعها السهاوي ، وحقيقتها الشرعية ، وتشريعها في الاسلام ، ومكانتها في الدين ، وفي الحياة الفردية والاجتاعية ، وعن مقاصدها وأسرارها كا قررها الكتاب والسنّة ، وفهمها المسلمون في القرون المشهود لها بالخير ، والمتمسكون بلباب الدين ، والراسخون في العلم في مختلف العصور والأجيال ، في غير تكلّف عجمي وتنطبّع فلسفي ، وفي غير خضوع لأفكار أجنبية واتجاهات عصرية ، وفي غير إخضاع للمانيها وحكمها ونظمها ومناهجها للفلسفات السياسية والمذاهب الاقتصادية والاجتاعية السائدة في عصورهم وأمصارهم .

وقد درست ـ زمن تأليفه ـ القرآن الكريم من جديد ؟ ومصادر السنة ودواوينها الصحيحة ، وما كتب في موضوع هذه الأركان ، وشرحها وتفسيرها ، وبيان مقاصدها وأسرارها ، وعنيت بصفة خاصة بكتابات الأثمة الذين شرح الله صدرهم لفهم مقاصد الاسلام وروحه ، والوصول إلى أعماقه ، في غير تفريط وإفراط ، وتكلف وإغراق ، ووفقوا لبيان مقاصد الشريعة الإسلامية وأسرار التنزيل وحكم التشريع ، كا أرادها الشرع ، وكا

فهمها المسلمون الذين توجه إليهم الخطاب ، ونزل في لغتهم التحساب ، وكانوا يهمها المسلمون بين الفهم العميق والعلم الغزير ، والعمل القوي ، والانتباع الدقيق ، والرسول على الفهم العميق والعلمة الدائبة في مجال العلم والعمل ، فتمهدت لهم السبل ، ولانت لهم الصعاب ، وقد قال الله تعالى : « والذين جاهدوا فينا لنهديتنهم سبلنا وإن الله لمع المحسنين » . وقد تشبعوا بروح هدده العبادات ، كا تضلعوا في علومها ، ومارسوها بصدق وإيمان ، كا دارسوها بدقة وإمعان ، فنطقت هذه الأركان على لسانهم ، وعبرت عن مكنوناتها ومضمراتها في شرحهم وبيانهم ، وكان أكثر استفادتي من كتاب (حجة الله البالغة ) ، لشيخ مشايخنا شيخ وكان أكثر استفادتي من كتاب (حجة الله البالغة ) ، لشيخ مشايخنا شيخ الاسلام احمد بن عبد الرّحيم ، المعروف بولي الله الدهلوي ، وهو كتاب فريد في موضوعه ، وقد جاءت خلاصة ما كتبه في الأركان الأربعة وروحه في هذا الكتاب ،

فبدأت بالكتاب والسنت وما ورد عن هذه الأركان ، وعن روحها وحقيقتها ، ومقاصدها وآدابها ، في القرآن والحديث ، وأردفت ذلك بما جاء في كتب هؤلاء الأنمة في تفسيرها وتفصيلها ، وتوجيهها وتعليمها ، فجاء تفصيلا المجمل ، وتبسيطاً للموجز ، ولم يمنعني الحياء والشعور بالنقص عن عرض ما فتح الله به علي – وهو الفتاح العليم – من فهم بعض مقاصد هذه الأركان الجليلة ، والكشف عن بعض جوانبها ومطاويها وصلتها بالحياة وفضتها لكثير من المعضلات والمشكلات ، ولم أتوقف من نقل بعض أقوال العلماء المعاصرين ، وذلك كله في أسلوب علمي أدبي عصري ، فجاء الكتاب بحول الله يجمع بين القديم والجديد ، ويمثل المكتبة الاسلامية الزاخرة في همذا الموضوع ، ويعرضها عرضا جديداً للجيل الاسلامي الجديد ، فقد كادت صلت تنقطع عن ويعرضها عرضا جديداً للجيل الاسلامي الجديد ، فقد كادت صلت تنقطع عن فكان ذلك خطراً على الجيل الجديد ، وتفريطاً في حق السلف ، وإساءة إلى فكان ذلك خطراً على الجيل الجديد ، وتفريطاً في حق السلف ، وإساءة إلى المكتبة الاسلامية التي لا تـُدانيها مكتبة دينية في أمة من الأمم ، وقد توارثت

هذه الأمة فهم معاني العبادات وحقيقتها ومقاصدها كا توارثت أوضاعها وأشكالها ، وأحكامها وآدابها ، وتوارثت العمل بها من غير انقطاع أو فـترة ، أو جهالة أو غفلة ، حتى وصل إلينا هذا الدين ، متواتراً متصلا ، في المعاني والأشكال ، والمقاصد والهيئات ، فليس لأحد في هذا العصر أن يبتكر لركن من هذه الأركان ، مفهوماً لم تعرفه هذه الأمة في عمرها الطويل ، أو يلبسه لباسا « مستورداً » من الخارج أو مستماراً من أجنبي .

وبدا في ، بعد ذلك أن أدرس هذه العبادات – وهي العبادات التي تلتقي عليها جميع الديانات التي كانت لها أية صلة بالساء في عهد من العهود – في الديانات الأخرى ، وهي التي لا يزال يدين بها خلق كثير وشعوب كبيرة في العالم المعاصر ، وأن أقارن بين أوضاع هذه العبادات ومناهجها وفلسفتها وأحكامها في وأحكامها في هذه الديانات ، وبين أوضاعها ومناهجها وفلسفتها وأحكامها في الدين الاسلامي ، والشريعة الاسلامية ، وأن أعتمد في ذلك على مصادر هذه الديانات الأصيلة الموثوق بها عند أهلها ، كما اعتمدت في الحديث عن أركان الاسلام الأربعة وعرضها وتفسيرها على القرآن والحديث غالباً ، وعلى كتب الأسلام الأربعة وعرضها وتفسيرها على القرآن والحديث غالباً ، وعلى كتب أمة الاسلام نادراً ، وأن يكون استعراضي لما كتب في هذا الموضوع في الديانات الأخرى ، ودراستي له دراسة أمينة عميقة ، أحاول فيها بقدر الإمكان أن أهتدي في هذا البحث والدراسة إلى اللشباب ، والقول الفصل في هذا الباب ،

وقد كانت هذه المهمة عسيرة وقيقة ، إذ الوضع الديني والفقهي في هذه الديانات يختلف عن الوضع الديني والفقهي عند المسلمين ، اختلاف كبيراً ، والباحث يواجه غموضاً واضطرابا عظيماً ، وفراغاً علمياً هائلاً ، لا عهد له به في كتب الشريعة والفقه ، وتاريخ التشريع الإسلامي . وقد استطعت بحول الله أن أخرج في هذا الكتاب بدراسة مقارنة تسد — إلى حد ما — فراغاً في هذا الموضوع .

وقد كانت الحاجة إلى الدراسة المقارنة شديدة " الأن المسلم لا يستطيع أن يقد رنعمة الاسلام ، وما أكرمه الله به عن طريق هذا الدين الكامل الحالد الذي و لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه تنزيل من حكيم حميد » ولا أن يستوفي حق الشكر والحمد إلا إذا قارن بين هذه العبادات في الاسلام والعبادات في الأديان الأخرى ، فضلا عن العقائد والمبادىء والأسس الستي يقوم عليها صرح الاسلام العقائدي والكلامي ، وقد أثر عن أمير المؤمنين عمر أنب قال : ويوشك أن ينقض الاسلام عروة عروة من نشأ في الاسلام لا يعرف الجاهلية » . والموضوع خاضع التوسع والترقي ، وزيادة الاتقان ودقة البحث ، لما يتجدد من معلومات ، ويصدر بين حين وآخر من موسوعات علية ومؤلفات دينية ، بقلم علماء هذه الديانات ، والمؤلف مستعد للإفادة منها في الطبعات الجديدة .

وكان بما حفز المؤلف على هذا التأليف – رغم أمراضه السي يعانيها ، والاشفال والمسؤوليات التي ترهقه – ماكان يشعر به من مدة طويلة من اضطراب الآراء والكتابات في تفسير هذه الأركان ، ومقاصدها وغاياتها ، وفوائدها ومصالحها في هذا العصر ، وإخضاعها في جراءة كبيرة ، وتوسع وسخاء الفلسفات العصرية ، والمذاهب الاقتصادية والسياسية ، ومصطلحاتها وتعبيراتها المحدودة ، حتى كادت هذه الأركان في عقول من آمن بهذا التفسير وخضع لهذا العرض ، تفقد حقيقتها وقوتها ، وتضيع مقاصدها الي شرعت لأجلها ، وكاد معنى الايمان والاحتساب يضيع من بين هذه التعبيرات المادية والتفسيرات المصرية ، وكاد التفكير المادي يطغى على روح العبادة والاخلاص ، فكان ذلك – بحيث يشعر أصحاب هذه الفكرة أو لا يشعرون – خطراً كبيراً على الأمة ، وطليعة تحريف كبير في فهم المعاني الدينية والمقاصد الشرعة .

وحدث أن مجلــــة ( المسلمون ) الستي كانت تصدر من ( جنيف ) دعت

المؤلف إلى كتابة مقال عن الحج بمناسبة موسمه ، واتفق ذلك ثلاث مرات ، فكان المؤلف يكتب مقالاً كل عام ، عن حقيقة الحج وروحه ومقاصده ، تنشره المجلة العزيزة وتذبعه الإذاعة السعودية في أكثر الأحيان ، ويقرأه الشباب المسلم بعناية زائدة ، وتقدير كبير ؛ ونظر المؤلف في هذه المقالات الثلاث ، فشعر بأنه أسلوب جديد الكشف عن مقاصد الحج الشرعية الحقيقية ، ومحاولة متواضعة للانتصار لهذا الركن المظلوم ، الذي كان إخضاعه للاتجاهات الجديدة والمعاني السياسية أكثر من كل ركن ، حتى أصبح في نظر كثير من المثقف ين مؤتمراً سياسياً عالمياً ، يعقد كل عام ، وليست له إلا هذه القيمة السياسية الاجتاعية ، فرأى أن يوسع هذا المقال وينشره كرسالة مفردة ، تعرض الحج في إطاره الإسلامي الأصيل الواسع ، و تثير معانيه العميقة ومقاصده البعيدة ، وروحه القوية ، الإبراهيمية الحنيفية .

وكذلك وفق المؤلف لكتابة مقالين عن رسالة الصيام ، ومقاصده بمناسبة حلول رمضان ، واقتراح مجلة « المسلمون » فبدا للمؤلف أن يكمل هذين المقالين ويضم إليها ركن الصّلاة والزكاة ، وهكذا تكوّنت فكرة الكتاب ، واستوات على مشاعر المؤلف وأعصابه ، فشغلته عن كل عمل تأليفي ، أو تحقيق علمي ، وبقي يعيش في هذه الفكرة أكثر من عام ، يدرس النصوص ويراجع المصادر ، ويملي المقالات – لعجزه عن الكتابة والمطالعة بنفسه ويساعده بعض إخوانه وزملائه في كتابة هذه الأمالي ، وفي تخريج الأحاديث وفي النظر في المواد الأجنبية ، والبحث عن المواد ، أخص الذكر والشكر منهم العزيز نثار الحق الندوي ، والاستاذ تقي الدين الندوي ، والفي محمد ظهور الندوي ، والأستاذ شاهد علي ، مدرس اللغة الإنكليزية في دار العلوم ، والعزيز علي آدم الافريقي ، والآخوين نذر الحفيظ وغياث الدين الندويسين ، والعزيز علي آدم الافريقي ، والآخوين نذر الحفيظ وغياث الدين الندويسين ،

جزاهم الله جميعاً عن المؤلف والقراء ، فجاء هذا الكتاب حصيلة مطالعة ، ونتيجة تأملات ، ورائد بحث أوسع وأعمق ، والحمد لله الذي بعز تم وجلاله تتم الصالحات .

أبو الحسن علي عبد الحي الحسني الندوي دائرة الشيخ علم الله الحسني رائي بريلي ( الهند )

الصيالة

# الصيكلاة

« وأقيموا الصلاة ولا تكونوا من المشركين (١١) »

# الحاجة إلى فهم الصلة التي تقوم بين العبد والرب :

لا يفهم الصلاة ، ولا يفهم الحاجة إليها ولا يتذرّوقها ، إلا من عرف تلك الصلة الغريبة الفريدة ، التي تقوم بين العبد وبين الرب ، إنها صلة غريبة فريدة ، لا نظير لها ولا مثال ، إنها لا تقاس على صلة بين طرفين وبين اثنين في هذا الوجود ، إنها لا تقاس على صلة بين صانع ومصنوع ، وبين حاكم ومحكوم ، وبين قوي وضعيف ، وبين فقير وغني ، وبين مستجد مكد ، وبين جواد منعم ، فحسب ، إنها صلة أدق من جميع هذه الصلات ، وأعمق وأقوى وأشمل .

#### الصلات تابعة للصفات ، نابعة منيا :

ولا يفهم هذه الصلة الغريبة الفريدة بين العبد والرب ، إلا من عرف صفة العبد والرب ، والصلة دامًا تابعة للصفة ، نابعة منها ، إنك لا تستطيع أن تحد صلة بين طرفين ، وبين إثنين ، إلا إذا عرفت صفة كل واحد منها ،

<sup>(</sup>١) سورة الروم – ٣١٠

وعرفت التفاوت أو التفاضل بينها ، وعرفت مقدار احتياج أحدهما إلى الآخر ، وفضل أحدهما على الآخر ، وجميع الصلات التي نمارسها في الحياة ، والتي تشكل القانون ، وتكون المدنية ، وتصوغ المجتمع خاضعة الصفات التي نعرفها أو نتوهمها للأفراد والكائنات ، أو أعضاء الأسرة أو ذوي السلطان .

# الصفات والأسهاء ، ومكانتها في الدين والقرآن :

لذلك لهجت الصحف السهاوية ، والأديان والشرائع بالصفات قبل أن تحد للصلات ، وتدعو إلى العبادات ، وتسن الفرائض وتحث على الطاعات . ولذلك سبقت العقيدة في جميع الأديان العمل والعبادة وأحكامها وشرائعها ، ودعا جميع الرسل في مختلف الأدوار والأمصار الى العلم الصحيح والمعرفة الصحيحة ، ووصف الله الوصف الصحيح ، ودعوا إلى التقديس والتنزيم قبل أن يعدعوا إلى شيء آخر ، وشغل هذا الموضوع أكبر فراغ في أوقاتهم وأكبر قسط من جهودهم وأكبر مكان في صحفهم ودعواتهم ، وجاهدوا في ذلك الجهاد الأكبر .

والقرآن الذي جاء مهيمناً على هذه الكتب كلها ، وكان الكتاب الأخير الخالد أكبر شاهد على ذلك . فهو الموضوع المكر ر المنوع الذي احتل المكان الرئيسي في هذا الكتاب المعجز ، وسمتى ما تجلتى فيه هذا الموضوع بأكبر قوة ووضوح على وجازته وقيصره « وهي سورة الإخلاص » . ثلث القرآن (١) وذكرت من صفات الله الكريمة وأسمائه الحسنى ، وأفعاله وتصرفاته العجيبة ، وقوته وقدرته ، وصنعه وإبداعه ، ولطفه ورحمته ، وحبه ورأفته ، وجوده وكرمه ، وعفوه وصفحه ، وإعطائه ومعته ، وضرره ونفعه ، وعلمه ومعرفته ، وقربه ودنو ، وإحاطته ومعته ، وقبوله واستجابته ، ما يجعله

<sup>(</sup>١) جاء في حديث رواه مسلم في صحيحه عن أبي هريرة رضي الله عنه : ألا إنها (يعني صورة الاخلاص) تمدل ثلث القرآن . « باب فضل قل هو الله أحد » .

المثل الأعلى في الجمال والجلال ، والكمال والنوال : « وله المثل الأعلى في السموات والأرض ... وهو العزيز الحكيم (١) » ويجعله متفرداً في صفات الحُسن والإحسان : « ليس كمثله شيء وهو السميسع البصير (٢) » .

### الانسان ، الخلوق الغامض المتناقض :

وكذلك وردت نصوص وإشارات في هذه الكتب - وشهد العلم والتجربة بصحتها - بوصف هذا الإنسان المخلوق ، وبيان ما فطر عليه ، وتركتبت به طبيعته من أضداد ومتناقضات ، فليس هنالك مخلوق - على كثرة المخلوقات والموجودات - أدق وأعمق منه صنعا ، وأكثر منه غوابة وغموضاً وأعظم منه تناقضاً وتضارباً ؛ فهو ضعيف يحب القوة والغلبة ، فقير يحب الغنى والخير ، خاضع لناموس الموت والفناء ، محب للخلود والبقاء ، متعرض للأمراض والأخطار ، ولوع بالصحة والسلامة ، هلوع جزوع ، ولوع طموح ، كثير الحاجات دقيق الرغبات ، عميق الهواجس والخواطر ، بعيد الآمال والنظرات ، لا تروى غلته ولا تشبع جوعته ، ملول طرف (٣) . سؤوم ضجر يكره القديم التليد ، ويطلب المزيد الجديد ، ويزهد في الميسور الموجود ، ويرغب في المعدوم المفقود ، حاجاته ومطامعه أكثر من أنفاسه ، وأطول من حياته ، وأوسع من أن يسعها هذا العالم المحدود .

وفي هذا التناقض الغريب ، والصراع العنيف ، وفي هذا الطموح البعيد ، والحرص والنهامة ، والطلب والإستزادة ، سر" شرفه وكرامته ، واصطفائه وخلافته ، وبه استطاع أن يتسلم الأمانة التي اعتذرت عنها السموات والأرض والجبال « فأبين أن يحملنها وأشفقن منها وحملها الإنسان » (<sup>3)</sup> وبه استحق"

<sup>(</sup>۱) سورة الروم ـ ۲۷ . (۲) سورة الشوري ـ ۱۱ .

<sup>(</sup>٣) كثير الملل من القديم ، محب لكل جديد طريف .

<sup>(</sup>٤) سورة الأحرّاب ـ ٧٢ .

الحَلافة في هذه الأرض ؛ ووصل إلى أسمى مكان تحسده عليه الملائكة المقربون .

# مخلوق أليف حنون :

وكذلك مجنت طينته بالحب والحنان ، ورزق – عدا الحواس الحسة التي يستخدمها ويتمتع بها في حياته المادية – حاسة سادسة هي حاسة الحب والحنان قد تضعف وقد تقوى ، وقد تكمن وقد تبرز ، ولا يحرمها بتاتا إلا من فقد الإستعداد وحاد على الفطرة و دخل في الجاد ، فهو مخلوق أليف حنون ، قوي المعاطفة رقيق الشعور ، يندفع إلى الجال أو الكهال اندفاعاً لا يوجد عند غيره من المخلوقات ، من حيوانات وجمادات ، ويعطيها من نفسه ومشاعره ، وحبه وعاطفته وتفانيه ما لا يعطيه غيره ، تشهد بذلك أخبار العشاق والمتيمين الذين لم يخل منهم عصر أو مجتمع وأخبار العارفين الحبين في أمم الأنبياء ، ويشهد بذلك الشعر الغزلي والأدب العاطفي الوجداني ، الذي تزخر به مكتبة الآداب العالمية .

# خاضع خاشع بالفريزة:

وكذلك حمل ، مع الغرائز التي يحملها ، غريزة التواضع والخضوع ، والتطامن والحشوع ، وقد تجلت هذه الغريزة في كل دور من أدوار حياته ، وفي كل طبقة من طبقاته ، فكان في دوره البدائي – ولا تزال له بقية في كثير من المجتمعات – يخضع أمام الأحجار وبعض الأشجار والأنهار ، وكان يعبد النار ، ويعبد الشمس أو القمر أو الكواكب ، ويخشع أمام مظاهر الطبيعة أو الظواهر الكونية ، ويخضع للسدنة والكتهان ، والأحبار والرهبان ، والجن والأرواح ، ولكل ما تعسر فهمه ودق علمه ، ولا يزال رغم ثقافته الواسعة ، وقراته التي لا تكاد تنتهي ، يخضع للحكام والسلاطين ، وزعماء الأحزاب ورؤراته التي لا تكاد تنتهي ، يخضع للحكام والسلاطين ، وزعماء الأحزاب ورؤساء الحكومات ، والنظم والفلسفات التي هي من وضعه ، أو وضع بني

جنسه ، ويخضع كذلك في دور نبوغه وتحضره للمبدعين والعبقريين ، والشعراء والأدباء والفتنانين ، وكثير من المفكرين والمشرّعين ، وكبار الاغنياء الموسرين وأصحاب الحول والطول ، والأمر والنهي خضوعاً فيه كثير من الوّله والهيام ، وكثير من التقديس والتأليه ، فهو انسان ولوع حنون ، خاضع خاشع ،متطامن متواضع بالغريزة والفطرة ،

# لابد من مثل أعلى:

فلا بــ له من مثل أعلى للجهال أو الكهال ، أو القوة والمتزة ، أو الفرابة والغموض ، أو السيطرة والنفوذ ، ليشغل هــ ذه الغريزة ومقتضياتها ، ويرضي مطالبها ويحقيق غاياتها ،

الصلة العادلة المعقولة ، التي يجب أن تكون دانماً بـين « الانــان » وبــــين « الله » :

تأثمل في صفات الرب التي سبقت ، من قوة وقدرة ، وعلم وخبر ، ورحمة ولطف ، وكرم وجود ، واستجابة وقبول ، وقرب لا مزيد عليه ، وبكل ما نطق به القرآن من صفات الله العليا ، وأسمائه الحسنى ، وبكل ماجاء به في ذلك من المعجب المطرب ، من النعوت والأوصاف ، والأخبار والآثار .

ثم تأمل في صفات هذا الإنسان المخلوق ، واستعرض كل ما اتصف به ، من ضعف وعجز ، وفقر وفاقة ، ثم انظر الى طموحه الذي لم يُعرف لأي مخلوق ، ونهامته – للماديات أو المعنويات – التي تفوق كل شره ونهامة عند أكبر حيوان ، وإلى حاجاته التي لا يشار كه مخلوق آخر في كثرتها وتنوعها ودقتها ، وإلى آماله ومطامعه التي لا تكاد تنتهي ، ثم انظر إلى غريزة الحب والحنان ، والخضوع والإنحناء المودعة في هذا الإنسان .

أما احتاج هذا الإنسان إلى أن يكون في خضوع دائم ، وفي ركوع أو

سجود لا انقطاع لهما ، وفي مناجاة ودعاء لا نهاية لهما ، أمام الرّب الذي هــو الإله الحق والجواد المطلق ، والذي أعطاه من كل ما سأل بلسان القال أو بلسان الحال؟: ﴿ وآتاكم من كل ما سألتموه وإن تعدُّوا نعمة الله لا تحصوهــا (١١) ﴾ والذي يعلم الخواطر الدقيقة الدفينة ، والأماني الموؤدة المنسية أو الأحسلام القديمة المطمورة ، التي نسيها الإنسان أو تخليٌّ عنها أو يئس من تحقيقها ، والتي قد يَغار عليها القلب فلا يشرك فيها العقل ﴿ واعلموا أن الله يحول بــــين المرء وقلبه (٣) » « يعلم خائنة الأعين وما تخفي الصدور (٣) » « وإن تجهر بالقول فإنه يعلم السر وأخفى (٤) » والذي هو أقرب من كل قريب ، والذي هو دامًا سمسم مجيب « وإذا سألك عبادي عني فإني قريب أجيب دعوة الداع إذا دعات فليستجيبوا لي وليؤمنوا بي لعلتهم ير َشدون (٥) » « ولقد خلقنا الإنسان ونعلم ما توسوس به نفسه ونحن أقرب إليه من حبل الوريد (٦٠) ، ﴿ وَنَحْنَ أَقُرْبِ إِلَيْهِ منكم ولكن لا تبصرون (٧) ، والذي كان السائل الملحف ، والداعي المتشبث ، أحب إليه من أبي ممتنع ، وصامت مستغن : « وقال رَّبكم ادعوني استجب لكم إن الذين يستكبرون عن عبادتي سيدخلون جهنم داخرين (٨) ، أدعوا ر"بكم تضرعـــاً وخفية إنه لا يحب المعتدين (٩) ، ويقول رسول الله ﷺ: ﴿ إِنَّهُ مِنْ لَمْ يسأل الله يغضب عليه (١٠٠)

# الكون في خضوع دائم وعبادة مستمرة :

لقد ظلت الشمس مشرقة وهاجة منذ كان هذا الكون ، تنشر النور وتمنسح الحياة والحرارة ، وظل القمر سراجاً منيراً ينير السبيل ويحدد الشهور والسنين، وقد انتصبت الجبال قائمة من آلاف السنين تبلتغ رسالتها ، ووقفت الأشجار

١٩ سورة ابراهيم ـ ٢٤ . (٢) سورة الانفال ـ ٢٤ . (٣) سورة المؤمن ـ ١٩ .

<sup>(</sup>٤) سورة طه ـ ٧ . (٥) سورة البقرة ـ ١٨٦ . (٦) سورة ق ـ ١٦٠ .

<sup>(</sup>٧) سورة الواقعة ـ ه ٨ . (٨) سورة المؤمن ـ ٦٠ . (٩) سورة الأعراف-٥٠.

<sup>( · · )</sup> رواه النرمذيعنأبي هريرةرضي الله عنه «كتابالأدعية إبما جاء في فضل الدعاء »

على قدم وساق ، وافرة الثار وارفة الظلال تعبد الرّب وتخدم الإنسان - سيد الإنسان ، وهبّ الرياح لواقح تحمل أمانة الماء من جهة إلى جهـة ، وسارت السُعب تحمل الأمطار وتحسى الأرض بعد موتها ، وجرت الأنهار تروي ظمـــأ الإنسان وتسقي الزروع ،وتثير دفائــن الأرض ، ومشت الحيوانات والدواتب على أربع كأنها في ركوع دائم تنقل الإنسان من مكان إلى مكان ، وتحمـــل الأثقال ، وله فيها دفء ومنافيع ، ومطاعم ومشارب ، وزحفت كثير من الحيوانات على صدرها وبطنها فيها مآرب للإنسان ،

فهذه المخلوقاتالتي لا عقل لها ولا قلب ، في عبادة دائمة ، في طاعة وخضوع لأمر الله تعالى ، فلا عصيان ولا ثورة ، ولا تمرّد ولا جموح ، ولا ملل ولا سآمة ، ولا إضراب ولا انقطاع عن العمل ، ولا راحــة ولا عطلة ، فكأنهــا دائــًا في السجود : ﴿ أَلَمْ تُرَأَنَ اللهُ يُسجِدُ لَهُ مِنْ فِي السَّمُواتِ وَمَنْ فِي الْأَرْضُ والشَّمْسُ والقمر والنجوم والجبال والشجروالدواب وكثير من الناس ، وكثير حق عليه العذاب، ومن يهن الله فما له من مكرم ، ان الله يفعل ما يشاء (١) » « ولله يسجد مــا في السموات وما في الأرض من دابةوالملائكة وهم لا يستكبرون ، يخافون ربهم من فوقهم ويفعلون ما يؤمرون (٢) » « ولله يسجد من في السموات والأرض طوعاً وكرها وظلالهم بالغدو" والآصال (٣) » «الشمس والقمر بحسبان . والنجم والشجر يسجدان (٤) » ﴿ الله الذي خلق السموات والأرض وأنزل من السهاء ماء فأخرج به من الثمرات رزقاً لكم وسخَّر لكم الفلك لتجري في البحر بأمره وسخر لكم الأنهار ، وسخر لكم الشمس والقمر دائبين وسخر لكم الليل والنهار ، وآتاكم من كل ما سألتموه ، وإن تعدّوا نعمة الله لا تحصوها ، إن الإنسان لظلوم كفار (٥٠)»

١٥ سورة النحل ـ ٩٩ ـ ٥٠ . (٣) سورة الرعد ـ ١٥ . (١) سورة الحج - ١٨.

<sup>( · )</sup> سورة ابراهيم - ٣٢ - ٣٣ - ٣٠ . (٤) سورة الرحمن - ٦ .

فهذه المخلوقات على اختلاف أنواعها وعلى تنوع عباداتها في صلاة ، تتفق مع طبيعتها ووظيفتها ، وفي حمد وتسبيح لا يفقها إلا من فتح الله بصيرته ورفع عنه الحجاب : « تسبّح له السموات السبع والأرض ومن فيهن ، وإن من شيء إلا يسبّح بحمده ، ولكن لا تفقهون تسبيحهم ، إنه كان حليماً غفوراً (١١) ، « ألم تر أن الله يسبّح له من في السموات والأرض والطير صا فات ، كل قسد علم صلاته وتسبيحه ، والله عليم بما يفعلون (١٦) »

# مركز الإنسان في هذا العالم وما يقتضيه ، وسبب تمشيزه عن سائر الكون في العبادة :

لقد كان الإنسان بشرفه واختصاصه ، وعقله وقلبه ، أحق من جميع هذه المخلوقات التي سبق ذكرها ، بأن يكون في عبادة دائمة لا انقطاع لها ، من قيام وركوع وسجود ، ومن حمد وتسبيح وذكر لا يفتر عنه لسانه ، وقد كانت الهبات التي اختص بها ، والعناية الإلهية التي كان موضعها ، والنعم التي تدفقت عليه ونزلت كالمطر الغزير ، تقتضي أن لاينقطع عن هذه العبادة ، ولا ينصرف عن هذه و الصلاة ، طرفة عين ، وأن يكون كالملائكة الذين وصفهم الله بقوله : و وله من في السموات والارض ، ومن عنده لا يستكبرون عن عبادت ولا يستحسرون ، يسبحون الليل والنهار لايفةرون (٣) »

ولكنه اختير ليكون خليفة الله في أرضه ، وهتيىء لهذا المنصب ، فخلقت فيه الشهوات ، ووضعت فيه الحاجات ، وأودعت فيه المشاعر والأحاسيس ، والعواطف والرغبات ، وأودع فيه الحب والحنان والرقة ، والتألم والإلتذاذ ، ووضع فيه الإستعداد للمعرفة ، واستخدام ماخلقه الله في هذه الارض وبثه من دفائن وخزائن ، ونعم وخيرات ، وقوى وطاقات ، وكان تعليم الأسماء الذي

<sup>(</sup>١) سورة بني اسرائيل - ٤٤ . (٢) سورة النور - ٤١ . (٣) سورة الانبياء ١٩ - ٠٠٠.

خسس به من دون الملائكة رمزاً لهذا الإستعداد الفطري ، ومظهراً من مظاهر الحلافة الأرضية ، ومفتاحاً من مفاتيح الإتصال بهيذا الكوكب الذي منح إمارته والتصرف فيه ، فقال تعالى: «وإذ قال ربك للملائكة إني جاعل في الأرض خليفة ، قالوا : أتجعل فيها من يفسد فيها ويسفك الدماء ونحن نسبتح بحمدك ونقد "س لك ، قال إني أعلم ما لا تعلمون ، وعلم آدم الأسماء كلها ثم عرضهم على الملائكة فقال أنبئوني بأسهاء هؤلاء إن كنتم صادقين ، قالوا سبحانك لا علم لنا إلا "ما علم تنا إنك أنت العلم الحكيم ، قال يا آدم أنبئهم بأسهم م فلما أنبأهم بأسمائهم ما تبدون بأسمائهم قال ألم أقل لكم إني أعلم غيب السموات والأرض وأعلم ما تبدون وما كنتم تكتمون (١) » وقال : « هو الذي خلق لكم ما في الارض جميعاً (٢) » وقال : « هو الذي خلق لكم ما في الارض جميعاً (٢) »

فكان اختياره لهذا المنصب الخطير ، وكانت خلقته التي طابقت هذه الغاية وخضعت لها ، وكان قيامه بواجبه كخليفة في الأرض . كتبت له الوصايحة على خيراتها وطاقاتها تأبى وتنافي أن يكون في قيام دائم ، أو في ركوع دائم ، أو في سجود دائم ، أو في تسبيح لاينقطع ، وفي ذكر لا يفتر ، شان الأجرام الفلكية ، أو الجبال الجامدة ، أو النباتات الساكنة ، أو الحيوانات العجاء ، فإذا حاول ذلك أو التزمه ، أقام الدليل على إخفاقه وخيبته ، كخليفة الله في الارض ، وصدق ما قالته الملائكة وبرتر ترشيحهم أنفسهم لهذا المنصب الجليل ، على أساس التسبيح والتحميد والعبادة الدائمة ،

# عبادة مطابقة لوضعه الخاص ومسركزه اللقيسق:

إذاً كان لا بد من عبادة تليق بفطرته وبمنصبه ، ومركزه في هذا الوجود ،

<sup>. (</sup>١) سورة البقرة ـ ٣٠ ـ ٣١ ـ ٣٢ ـ ٣٣. (٢) سورة البقرة ـ ٢٩ . (٣) سورة الاعراف ـ ٣٠ .

والمهمة التي ألقيت على عاتقه ، والواجبات التي يجب أن ينوء بها ، فكان لا بد من عبادة لأنها مقتضى الفطرة ، ونتيجة الغريزة ، ونداء الضمير ، وواجب الشرف ، وحاجة الإنسانية ، وغذاء القلب ، وكان لابد أن تكون هذه العبادة مطابقة كل المطابقة لوضعه الخاص ، ومركزه الدقيق ، وموقفه الفريد ، وأن يكون لباساً قد 'فصل على قامته ، وعلى قدر حاجته ،

### لباس فصل على قامته:

فكانت الصلاة المفروضة هـي اللباس المفصول على قامت. من غـير طول وفضول ، ومن غـير قصر وضيق : « صنع الله الذي أتقن كل شيء (١١) » « ألا يعلم من خلق وهو اللطيف الخبير (٢) » « إنا كل شيء خلقناه بقدر (٣) »

# حكمة التشريسع في تخفيف عدد الصلوات المفروضة ، وفوانسده النفسيّة :

واختارت لذلك الحكمة الإلهية والتشريع الرّباني طريقة حكيمة تجمع بين المثل الأعلى وبين التدريج والتيسير ، ففرضت الصلاة خمسين صلاة في المعراج ، ثم أنز لها الله إلى خمس صلوات (3) ليعلم المسلم أن الأصل المفروض كان خمسين صلاة ، وأن رّبه تبارك وتعالى قد رآه أهلا لذلك ، وجديراً به ، فيثير ذلك فيه الثقة بنفسه والإعتزاز بكرامته فلا يستقل هذه الصلوات الحنس ولا يستعظمها ،

 <sup>(</sup>١) سورة النمل - ٨٨ . (٢) سورة الملك - ١٤ . (٣) سورة القمر - ٩٩ .

<sup>(</sup>٤) جاء في حديث طويل عن الإسراء ، رواه البخاري في صحيحه: « وفرض علي خمسين صلاة ، في كل يوم وليلة ، فنزلت إلى موسى عليه السلام ، فقال: ما فرض وبك على أمتك ? قلت: خمسين صلاة ! قال ارجع إلى وبك ، فاسأله التخفيف ، فإن أمتك لا يطيقون ذلك فإني قد بلوت بني إسرائيل وخبرتهم ، قال . فرجمت إلى وبي ، فقلت يارب خفف على أمتي ، فعط عني خمساً « إلى أن قال ، فلم أزل بين وبين موسى عليه السلام ، حتى قال يا محمد ، انهن خس صلوات كل يوم وليلة ، ولكل صلاة عشر فذلك خمسون صلاة »

الجامح الصحيح « كتاب الاسراء »

ويرى أنه قد كان كفؤاً لأضعافها ، وأضعاف أضعافها ، فإنها لو بقيت فريضة محكمة لقام بها ، ولكن ربه لطف به ، فجعلها خمس صلوات تساوي خمسين صلاة ، ولا يزال هذا الأصل الأول مصدر التشجيع ، وباعثاً من بواعث الطموح وعلو الهمة ، والتسامي في المبادة ،

# نظيره في القرآن :

ونظيره في القرآن أن المسلمين كان يُطلب منهم في أول الأمر ، أن يقفوا في وجه عدوهم ، وهو أكثر منهم عشر مرات ، ثم كان التيسير والمساعة ، فطنُلب منهم أن يقاوموه ، ويقفوا في وجهه ، وهو ضعفهم ، فقال الله تعالى : ديا أيها النبي حرّض المؤمنين على القتال إن يكن منكم عشرون صابرون يغلبوا مائتين ، وإن يكن منكم مائة يغلبوا ألفا من الذين كفروا بأنهم قوم لا يفقهون ، الآن خفف الله عنكم ، وعلم أن فيكم ضعفا فإن يكن منكم مائة صابرة يغلبوا مائتين وإن يكن منكم ألف يغلبوا ألفين بإذن الله والله مع الصابرين (١١) ، وكان الحكم الأول – ولايزال – مصدر القوة والشجاعة ، ومصدر الثبات والإستقامة ، وعلو الهمة ، والتسامي في الجهاد ، ولهذه الحكمة الدقيقة – والله أعلم بأسرار وعلو الهمة ، والتسامي في الجهاد ، ولهذه الحكمة الدقيقة – والله أعلم بأسرار وتزيد حماسة إلى حماسة ، وذلك هو المثل الأعلى للمؤمنين الصادقين والمحاهدين والجاهدين والجاهدين ،

وجبات روحية ، وحقن سحية ، عَين أعدادها ، وأوقاتها العلم الحكم :

وهذه الصلوات الخس تؤدّى في أوقاتها الممّينة التي حدّدها الله فقال: ﴿ إِنَّ

<sup>(</sup>١) سورة الانفال ـ ه٦ ـ ٦٦.

الصلاة كانت على المؤمنين كتاباً موقوتا (١) » وأشار إلى أوقاتها في القرآن (٢) ولها ركعات معدودة تؤدى بها هذه الصاوات الحس دائماً ، وقد داوم عليها رسول الله صلى الله عليه وعلى آله واصحابه وسلم مدة حياته ،حتى في الحروب، وتواترت أخبارها تواتراً لا يُعرف لأي عمل أو عبادة في ملتة من الملل ، وفي دور من أدوار التاريخ ، وتوارثتها الأمة جيلاً بعد جيل ، وطبقة بعد طبقة من غير فترة يوم واحد ، حتى في أدق ساعاتها وأعظم محنها وأزمانها ،

وهذه الصاوات الخس بأوقاتها وركعاتها ، وجبات روحية وحقن صحية ، شرعها الخلاق العظم ، المبدع الحكم ، الذي ليس طبيب النفوس فحسب ، بل هو خالقها العلم وصانعها الحكم كذلك ، فلا بد من الإيمان والخضوع لحكمتها وتشريعها ، ولا بد من التمستك بها ، والعض عليها بالنواجذ ، والإتيان بها في أوقاتها ، التي لا يعلم أسرارها وما يظهر فيها من تجليات وإشراقسات ، وما يتنزن فيها من بركات ورحمات ، وما يوجب فيها التعبد لله والسجود له مخالفة لعباد الشمس والكواكب ، ولعباد الاحتجار والنار (٣) ، وقد خضعت الاجيال البشرية ، والعقول السليمة ، لتوجيهات أطباء البشر ووصاياهم وتحديداتهم ، وهم من بني جلاتهم ، وفي مستواهم البشري ، لتجارب محدودة ، أو تخمينات مظنونة وما ظنك بالرب الحكم ؟ « الذي أعطى كل شيء خلقه ثم هسدى (١٠) » « ألا

<sup>(</sup>١) سورة النساء ـ ٣ - ١ . (٧) يقول الله تمالى في سورة الإسراء : « أقم الصارة لدارك الشمس الى غسق الليـــل ، وقرآن الفجر إن قرآن الفجر كان مشهوداً »استنبط بعض المفسرين من كلمة « الدارك » ثلاثة أوقات هي « الظهر » ر « الفجر » و «المغرب» ومن « غسق الليل » « المشاء » و « قرآن الفجر » « صلاه الصبح » انظر التفصيل في سيرة النبي « لأستاننا الملامة السيد سليان الندوي » المجلد الخامس ، وراجع في « لسان العرب » كلمة « الدارك »

ويقول الله تمالى: «وسبح بحمد ربك قبل طاوع الشمس ، وقبل غروبها ، ومن آ تاء الليـــل فسبح وأطراف النهار لملك ترضى « سورة طه » وراجع في تفسيره الكتاب المذكور ،

<sup>(</sup>٣) انظر البحث النفيس في فلك في كتاب « حجة ألله البالغة » الجــزء الأول لحكيم الاسلام الشيخ أحمد بن عبد الرحيم « ولي الله الدهاوي » « م ١١٧٦ هـ تحت عنوان « باب أسرار الأوقات ص ٧٧ ـــ ٧٩ . (٤) سورة طه ـ ٥٠ .

يعلم من خلق وهو اللطيف الخبير (١) » ؟

### الحكمة في تكرر الصلوات وتعاقبها :

وسياسة الأمة لا تتم إلا بأن يؤمر بتعهدالنفس بعد كل برهة من الزمان ،حق يكون انتظاره للصلاة واستعداده لها من قبل أن يفعلها ، وبقية لونها وصبابة نورها بعد أن يفعلها في حكم الصلاة ، فيتحقق استيعاب أكثر الأوقات ان لم يكن استيعاب كلها ، وقد جربنا أن النائم على عزيمة قيام الليل لا يتغلغل في النوم البهيمي ، وان المتوزع خاطره على ارتفاق دنيوي ، وعلى محافظة وقت صلاة أو ورد أن لا يفوته ، لا يتجرد للبهيمية ، وهذا سر قوله على أرفوله من تعار من الليل » ( الحديث ) وقوله تعالى : « رجال لاتلهيهم تجارة ولا بيسع عن ذكر الله (٢) »

# الصلاة ، ومكانتها في الاسلام :

وكان لابد من الخضوع لحكمة التشريع والإيمان بأن الصلاة فريضة الله على عباده ، وأنها عماد الدين ، والفارق بين الكفار والمسلمين (٣) وشرط النجاة

<sup>(</sup>١) سورة الملك - ١٤. (٢) حجة الله البالفة ج ١ ص ٧٨ « باب اسرار الاوقسات » (٣) وقد ورد في القرآن « وأقيموا الصلاة ولا تكونوا من المشركين » (سورة الروم ٣١) وجاء في سورة براءة : « فان تابوا وأقاموا الصلاة وآتوا الزكاة فخلوا سبيلهم » (سورة التوبة ـ ه) وجاء : « فان تابوا وأقاموا الصلاة وآتوا الزكاة فإخوانكم في الدين » (سورة التوبة ـ ١١) وقد روى مسلم في صحيحه عن جابر عن النبي صلى الله عليه وسلم قال : « بين الرجل والشرك ترك الصلاة » وفي رواية : « بين الرجل والشرك ترك الصلاة هوللترمذي: «بين الكفروالايان ترك الصلاة » وعن بريدة وفعه: « العهد الذي بيننا وبينهم الصلاة فعن تركها ->

وحارسة الإيمان ، وقد ذكرها الله تعالى من الأشراط الأساسية للهداية والتقوى، فقال: « الم . ذلك الكتاب لا ريب فيه ، هدى للمتقين . الذين يؤمنون بالغيب ويقيمون الصلاة وتما رزقناهم ينفقون (١) » وقال: « قد أفلح من تزكسي وذكر اسم ربه فصلى (١) » وقد استثنى المحافظين على الصلوات من أصحاب الأخلاق الذميمة ، وقال : « إلا المصلين الذين هم على صلاتهم دائمون (١) » وقال ، وهو يذكر المؤمنين المفلحين: «والذين هم على صلواتهم يحافظون (١) » وقال وهو يحكي يذكر المؤمنين المفلحين: «والذين هم على صلواتهم يحافظون (١) » وقال عن المنافقين: أهل النار: «ماسلككم في سَقَرقالوا: لمنك من المصلين (٥) » وقال عن المنافقين: « إن المنافقين يخادعون الله وهو خادعهم وإذا قاموا إلى الصلاة قاموا كسالي رآؤن الناس ولا يذكرون الله إلا قليلا (١)

وهي فريضة دائمة مطلقة على عبد وحر" ، وغني وفقير ، وصحيح ومريض ، ومقيم ومسافر ، لاتسقاط عن بلغ الحلم في حال من الاحوال ، بخلاف الصيام ، والزكاة ، والحج ، الأركان الثلاثة التي وجبت بشروط وصفات ، وفي أوقسات معينة محدودة ، حتى أمر بها في ساحسة الحرب ، وميدان القتال ، وشرعت صلاة الحوف ، فقال تعالى : « وإذا ضربتم في الأرض فليس عليكم جناح أن تقصروا من الصلاة إن خفتم أن يفتنكم الذين كفروا ، إن الكافرين كانوا لكم عدواً مبيناً ، وإذا كنت فيهم فأقمت لهم الصلاة فلتقم طائفة منهم معك وليأخذوا أسلحتهم في في الأرض فلين كفروا لو تغفلون عن فليصلتوا معك وليأخذوا حذرهم وأسلحتهم ، ود" الذين كفروا لو تغفلون عن

<sup>-</sup> فقد كفر » وروى ابنماجه عن أبي الدرداء ، قال: «أوصاني خليليأن لاتثرك بالله شيئًا ، وان قطعت وحرقت ، ولا تسترك صلاة مكتوبة متعمداً ، فمن تركها متعمداً فقد برئت منه الذمة ، ولا تشرب الحر ، فانها مفتاح كل شر »

وروى مالك في الموطأ أن عمر بن الخطاب رضي الله عنه : كتب الى عماله : ان اهم اموركم عندي الصلاة ، من حفظها أو حافظ عليها ، حفظ دينه ، ومن ضيعها ، فهو لما سواها أضيع ، (١) سورة البقرة – ١ – ٢ – ٣. (٢) سورة الأعلى ١٤ – ه ١. (٣) سورةالمارج ٢٢ – ٣٣.

<sup>(</sup>٤) سورة المؤمنون ــ ٩ . (٥) سورة المدثر ٢٤ ــ ٣٣ (٦) سورة النساء ٢٤٢ .

أسلحتكم وأمتعتكم فيميلون عليكم ميلة واحدة ولا جناح عليكم إن كان بسكم أذى من مطر ، أو كنتم مرضى أن تضعوا أسلحتكم وخذوا حذركم ، إن الله أعمد للكافرين عذاباً مهينا ، فإذ قضيتم الصلاة فاذكروا الله قيما وقعوداً وعلى جنوبكم ، فإذا اطمأننتم فأقيموا الصلاة إن الصلاة كانت على المؤمنين كتابا موقوتاً (۱) ، وقال : « حافظوا على الصلوات والصلاة الوسطى ، وقوموا لله قانتين ، فإن خفتم فرجالاً أو ركباناً ، فإذا أمنتم فاذكروا الله كاعله مما لم تكونوا تعلمون (۱) »

# دوام التكليف بالصلاة ، والخطر في تركهـــا :

ولا تسقط هذه الفريضة عن نبي مرسل ، فضلاً عن صالح أو عارف ، أو بجاهد ، وقد قال الله تعالى : « واعبد ربك حتى يأتيك اليقين (٣) » ومن رأى أنها تسقط عنه لفضل معرفته ووصوله الى درجة اليقين و [المشاهدة] أو لحسن بلائه في الإسلام ، أو لسوابقه ومآثره الكثيرة ، فقد أتلف نفسه وعرضها للخطر الأكبر .

### مثل تارك السادة لفضل يمتمد عليه:

وكان الذي يترك الصلاة و اعتاداً على شيء آخر » ، كمن عمد من ركاب سفينة الفضلاء الحكماء ، إلى لوحة في السفينة ، ورأى أنها من فضول الصناعة وعملية التكوين ، وأنه يُستغنى عنها فخرقها ، أو عمد إلى بعض المسامير الرئيسية ، فرأى فيها الإسراف والمالغة ، وحره حب الفضول والدخول فها

<sup>(</sup>١) سورة النساء ـ ١٠١ ـ ١٠٠ ـ ١٠٠ . (٢) سورة البقرة - ٢٣٨ ـ ٢٣٩.

 <sup>(</sup>٣) ( سورة الحجر – ٩٩ . ) أجمع العلماء المفسّرون الذين يعتد بهم على تفسيره بالوت ،
 ومسألة عدم سقوط التكليف عن العاقل البالغ مسألة معروفة في علم العقائد والكلام ،

لإيمني ، فقلمها ، فجر على السفينة وعلى نفسه الشقاء ، وكان سبباً للكارثة العظمة (١١) ،

# سر المحافظة على الصلوات ، وعقوبة من أنكر ذاـــك أو ثار عليـــه :

وفي الصلاة سر لسلامة الإيمان ، وسلامة الدين ، والإتصال بالله تعالى (١) والبقاء في حظيرة الإسلام ، والإنخراط في سلك المؤمنين ، لا يعلمه إلا الله تعالى، وقد ضرب بعض العارفين لذلك مثلاً عظيماً ، فقال :

و كانت لأحد الأغنياء الحكماء حديقة غناء ، ولما حضرته الوفاة ، دعا ابنه وقال له : أوصيك بالمحافظة على هذه الحديقة ، وعلى ما فيها من أشجار وأزهار ، ونباتات وحشائش ، فلا نقص منها شيئا استغناءاً عنه أو زهداً فيه ، فإنها كلها تقوم على حبكم غامضة ، وفوائد مستورة ، ولمنا مات الرجل وآل الأمر إلى ولده ، رأى أن نباتا قد ذوي وأصبح حشيشا لا رائحة ولا غناء فيه ، ورأى أنه يشغل مكانا من غير جدوى ، ويسيى، إلى الحديقة وجمالها ومنظرها ، فاقتلع الجرثومة ، فها لبث أن دخلتها حية سوداء ، فلسعت سيدها فمات مسن ساعته ، وعسلم الناس أن الجرثومة كانت وقاية عن الحييات اولافاعي والحشرات الساتمة ، فلا تدخل حديقة فيها هذه الجرثومة (٢) ،

كذلكمن ترك الصلاة ، واستغنى عنها، اعتاداً على وصوله إلى الغايات ، والنتائج التي يعتقد أن الصلاة شرعت لها ، وكانت قنطرة إليها ، أو اعتاداً على مأثرة من مآثره في خدمة الإسلام والمسلمين ، وكثرة عبادته في الماضي ، أو طول جهاده

<sup>(</sup>١) المثل مأخرذ من بعض رسائل العلامة المحقق العارف بالله الشيخ شرف الدين يحيى المنيري الهندي ، (م ٧٨٦ هـ)

<sup>(</sup>٢) المثل مأخــوذ من بعض رسائـل العلامـة المحقق العارف بالله الشيخ شرف الديزيكيى المنسيري ،

وحسن بلائه ، أو شدة اشتغاله بعمل مثمر ، يعسود على الإسلام والمسلمين ، بالفائدة والخير الكثير (١) ، فقد عرَّض نفسه للهلاك ، وأعماله للحبط ، وإيمانه للضياع ، وكان كالشاة المفارقة للقطيع والراعي ،التي يختطفها الذئب ويفترسها.

### السلاة للمؤمن العارف ، كالمساء للسمك :

وكانت الصلاة استجابة لغريزة البشر النوعية ، غريزة الإقتصار والضعف والطلب ، وغريزة الإلتجاء والإعتصام ، والدعاء والمناجاة ، والإطراح على عتبة القوي الغني ، الجواد الكريم ، الرؤوف الرحيم ، الحافظ المانع ، المعطي الباذل ، العليم الخبير ، السميع الجيب ، واستجابة لغريزة الشكر والوفاء ، وغريزة الحب والحنان ، وغريزة الخضوع والتواضع ، والعبودية والتذالل ، فهو في ذلك كالسمك لايعيش إلا في الماء ، وإذا اخرج من الماء لم يزل في حاجة إلى الماء ، وفي حنين وفي فرار والتجاء إليه ، وذلك معنى قول رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم : « وجُعل قرة عيني في الصلاة (٢) » وقوله لمؤذنه بلال: «يا بلال أمم الصلاة ، أرحنا بها (٢) »

# معقل المسلم ومفزعه :

وكانت الصلاة أقرب إلى المؤمن وأكثر إيواءاً ، وأسرع نجدة وإسعافًا ، وأسخى وأحنى وأعطف عليه من حجر الأم الرؤوم الحنون ، على الطفل الشريد، البتم الضائم ، الضعيف العاجز ، كليما نحوكس أو نهدد ، وكلما أصابه الروع

<sup>(</sup>١) شأن كثير من الزعماء السياسين · ورجال الحكم ، والعاملين في حقل الاجتاع والسياسة والتعليم والتربية في كثير من البلاد الاسلامية ، فانهم يستهينون بأمر الصلاة ، ويعتذرون بأنهم في شغل شاغل في خدمة الأمة أو الوطن ، وفي جهاد متصل لا يترك لهم وقتاً لأداء الصلوات المكررة ، المتكارة في اليوم والليلة .

<sup>(</sup>٢) وراه النسائي . (٣) رواه أبر هاود عن وجل من خزاعة من أصحاب النسبي صلى الله عليه وسلم « كتاب الأدب ، باب في صلاة العتمة » .

أو الفزع ، أو مسه الجوع أو العطش ، أوى إلى أمه فرمى نفسه في أحضانها ، و تشبث بأذيالها ، كذلك الصلاة معقل المسلم وملجؤه ، الذي يأوى إليه ، و العروة الوثقى التي يعتصم بها والحبل الممدود - بينه وبين ربته - الذي يتعلق به ، وهو غذاء الروح وبلسم الجروح ودواء النفوس ، وإغاثة الملهوف ، وأمان الخائف ، وقوة الضعيف ، وسلاح الأعزل ، ولذلك يقول الله تعالى : « يا أيها الذين آمنوا استعينوابالصبر والصلاة إن الله مع الصابرين (۱۱) » ولذلك كان رسول الله على الله على السلاة ، فعن حذيفة رضي الله عنه قال : كان رسول الله على إذا حزبه أمر صلى (۱۲) ، وروى أبو الدرداء : كان النبي على السجد حتى تسكن الريح ، على السجد حتى تسكن الريح ، إذا حدث في السياء حدث من خسوف شمس أو قمر كان مفزعه إلى الصلاة حتى ينجلي (۱۳) ،

وكان هذا شأن الصحابة رضي الله تعالى عنهم ، فقد أخرج أبو داوود عن النضر قال : «كانت ظلمة على عهد أنس فأتيته ، فقلت يا أبا حمزة ، هل كان هذا يصيبكم على عهد رسول الله على على معاذ الله ! إن كانت الربح لتشتد فنبادر إلى المسجد مخافة أن تكون القيامة » ،

وكان حنينهم إلى الصلاة ، وإيثارهم لها على كلّ ما 'حبّب إلى النفس البشرية ، ومخاطرتهم بأنفسهم وحياتهم في سبيلها معروفة عند المشركين ، وقد روى مسلم عن جابر قال : غزونا مع رسول الله عليه وما من جهينة ، فقاتلوا قتالاً شديداً [إلى أن قال] وقالوا إنه ستأتيهم صلاة هي أحب إليهم من الأولاد » .

# كل من الجسم ، والعقل ، والقلب بمثل في الصلاة :

وذلك ، لأن الصلاة ليست حركات رياضية ، ونظاماً رتيباً خشيباً جامداً ، لاروح فيه ولا حياة ، ولا نظاماً عسكريا ، لا إرادة فيه ولا خيار ، إنما هو على يشترك فيه الجسم ، والعقل والقلب ، ولكل منها نصيب غير منقوص ، وكل فيه المبتل تثيلاً حكيماً عادلاً ، فللجسم قيام ، وركوع ، سجود ، وانتصاب وانحناء ، وللسان تلاوة وتسبيح ، وللعقل تفكر وتدبر ، وتفهم وتفقه ، وللقلب خشوع ورقة والتذاذ ، وقد أعطى الله تعالى في كتابه الحم كلا نصيبه فقال : « وقوموا لله قانتين (٢) » وقال : « يا ايها الذين آمنوا اركعوا واسجدوا واعبدوا ربّكم وافعلوا الخير لعلم تفلحون (٢) » وكل ذلك من أعمال الجسد وقال : « يا أيها الذين آمنوا لاتقربوا الصلاة وأنتم سكارى حتى تعلموا الجسد وقال : « يا أيها الذين آمنوا لابد أن تكون عن تعقل وشعور ، وذلك من أعمال العقل ، وقال : « قد أفلح المؤمنون . الذين هم في صلاتهم خاشعون (٤) » من أعمال القلب ، وقال : « تتجافى جنوبهم عن المضاجع يدعون ربهم خوفا وطمعاً و مما رزقناهم ينفقون (٥) » والخوف والطمع من أعمال القلب .

# 

ذلك لأن الإنسان جسم وعقل وقلب ، فجاءت الصلاة المشروعة في الإسلام أكمل صلاة ، مثلت فيها الطبيعة البشرية بنواحيها الرئيسية و شعبها المميزة ، وقد ضل من المشرعين والمتعبدين من اقتصر على الحركات الرياضية ، كا كان عند اليهود في الدور الأخير ، وضل من اقتصر على التدبر والتفكر ، والمراقبة والتأمل ، كا فعل بعض الصوفية المنحرفين ، وكثير من الحكاء المتفلسفين ، وضل كذلك من اقتصر على الخشوع والرقة ، والبكاء والدعاء ، أو المسكر بالمحبة والحنين ، كا فعل بعض المتألمين ، أو الرهبان المتعبدين ، من جَهلة السكر بالمحبة والحنين ، كا فعل بعض المتألمين ، أو الرهبان المتعبدين ، من جَهلة

<sup>(</sup>١) سورة البقرة - ٢٣٨ . (٢) سورة الحج - ٧٧ . (٣) سورة النساء - ٣٤ .

 <sup>(</sup>٤) سورة المؤمنون - ١ - ٢ . (ه) سورة السجدة - ١٦ .

# النصاري ، أو أدعياء المسلمين ،

# وضع الصلاة الدقيق الحكيم · ونظامهـا التربوي المعجز :

وقد هيأت الحكمة الإلهية ، والتشريع الرباني « الصلاة » تهيئة دقيقة عيمية ، هي من المعجزات التشريعية ، لتحقيق غاية العبودية ، والإخلاص الله تعالى ، وغاية الحضوع والتذليل ، والإستغاثة والإبتهال ، وإحياء الصلة بالله تعالى ، وتجديدها ، والإنقطاع عما سوى الله ، وإعلان الثورة على كل من نازع الله في ألوهيته ، أو ربوبيته ، أو عظمته و كبريائه ، أو حكمه وطاعته المطلقة ، ومن دعا إلى نفسه – بلسان المقال أو بلسان الحال – بالإخبات والحضوع ، أو بلعبادة والحشوع ، ومن زعم – ولو بلسان الحال – أنه يأمر وينهى ، ويُرجى ويخشى ، ولتنشىء في النفس قوة روحية ، وإيمانا عيقاً جديداً ، ونوراً يفيض به القلب ، يستطيع أن يقاوم به أقوى الفة ن والمغريات ، وأقسى الحوادث والكوارث ، ويتغلب به على شرور النفس ومكايدها ، ومواضع ضعفها وسقطتها .

# استقبال القبلة في الصلاة ، حكمته وتأثيره :

أمر المصلي باستقبال الكعبة في الصلاة ، وهو البيت العتيق الذي بني لله وحده ، واختص بالعبادة لله حين كانت البيوت ، والمعابد ، والهياكل على ظهر الأرض لغيره ، تعبد فيها الأصنام والحجارة ، والأجرام الفلكية ، والآلمة الحيالية (١) ، فكان هو البيت الأول الوحيد ، الذي انفرد بعبادة الله ، والدعوة إليه ، وكان رمزاً أبديا ، وشعاراً عالمياً للتوحيد ، « إن أول بيت وضع

<sup>(</sup>١) كإله « الحب » وإله « الجمال » وإله « الحرب.» وغيرها من الآلهة والإلهـــات عند اليونان ، والهنود ، والآشوريين ، وقدماء المصريين .

النتاس الذي ببكة مباركا وهدى العالمين (١). بناه أبو الأنبياء ، وإمام التوحيد ، ومؤسس هذه الملة الأول ، ابراهيم الخليل ، وابنه الجليل اسماعيل ، وإذ يرفع ابراهيم القواعد من البيت واسماعيل ، ربتنا تقبّل منتا إنك أنت السميع العليم ، ربتنا واجعلنا مسلمين لك ، ومن ذريتنا أمة مسلمة لك ، وأرفا مناسكنا ، وتب علينا إنك أنت التو "اب الرحيم (٢) » وكان أساسه على نقيض ماكان عليه النتاس يومئذ من عبادة غير الله ، وإطاعة الطاغوت ، وإعلان الحرب على كل ذلك ، « وإذ قال ابراهيم رب اجعل هذا البلد آمنا واجنبني وبني أن نعبد الأصنام ، رب إنهن أضللن كثيراً من الناس فمن تبعني فإنه منتي ومن عصاني فإنك غفور رحيم » (٣ ، فكان اختصاصه بالتوجه إليه ، واستقباله في اعظم العبادات وأعتها ، إعلاءاً لشعار التوحيد ، وإعلاناً بموافقة ابراهيم في عقيدته ودعوته ، وشارته وقبله ، والإنتاء إليه ، « ملة أبيكم ابراهيم ، هو سماً كم المسلمين (١٠) » . يقول شيخ الإسلام أحمد بن عبد الرحيم الدهلوي :

« لما كانت الكعبة من شعائر الله ، وجب تعظيمها ، وكان من أعظم التعظيم أن تستقبل في أحسن حالاتهم ، وكان الإستقبال إلى جهة خاصة هنالك بعض شعائر الله منبتها للمصلي على صفات الإخبات والخضوع ، مذكراً له هيأة قيام العبيد بين أيدي سادتهم ، جعل استقبال القبلة شرطاً في الصلاة (°) » .

وقد انتج هذا التشريع الحكم وحدة الإتجاه العالمية التي ليس لهما نظير ، والتي لها الأثر الكبير العميق في وحدة الملة ، وفي وحدة القلوب ، وفي وحدة التفكير ، والأثر الكبير العميق في اجتماع الخواطر ، وتركئز الهمة ، وانصراف

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران - ٩٦ .

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة 🗕 ١٢٧ – ١٢٨ .

<sup>(</sup>٣) سورة ابراهيم 🗕 ٣٥ – ٣٦ .

<sup>(</sup>٤) سورة الحج – ٧٨ .

<sup>(</sup>ه) حجة الله البالغة ج١ \_ ص ٣٦ .

التوجه إلى جهة واحدة ، يقول شيخ الإسلام أحمد بن عبد الرحيم الدهادي : « وكان التوجه في الصلاة إلى ما هو مختص بالله بطلب رضى الله بالتقرب منه ، أجمع للخاطر ، وأحث على صفة الخشوع ، وأقرب لحضور القلب ، لأنه يشب مواجهة الملك في مناجاته (١) » ويقول : « إن توجيه القلب لما كان خفياً 'نصب توجيه الوجه إلى الكعبة التي هي من شعائر الله ، مقامه كالوضوء وستر العورة ، وهجر الرجز ، فإنه لما كان التعظيم أمراً خفياً ، 'نصبت الهيئات التي يؤاخذ الإنسان بها نفسه عند الملوك وأشباههم ، ويعد ونها تعظيا ٢٠ » .

### جلال كلمة التكبير ، ومعانيها وآفاقها :

وشرع افتتاح الصلاة بالتكبير ، وبالكلمة المأثورة المتواترة المسروعة ، لإفتتاحها ، وهي قول « الله أكبر » ، الكلمة البليغة الواضحة ، المفهومة في كل زمان ومكان ، ولكل مجتمع وبيئة وفرد ، القوية المدوية المجلجلة ، السي يخشع أمامها الجبابرة ، ويهوي لها كل صنم ، ويضطرب بها كل طاغية وطاغوت ، لو قالها المصلي بفهم ووعي ، وإيمان وعقيدة ، ولو فهمها الأدعياء والمتزعمون ، والمتسلطون على حقيقتها – ، إن القدر المشترك بين الأصنام التي تعبد ، والأشخاص التي تؤلة ، والأشياء التي تقديس ، والقوى التي يخضع لها ، والرؤساء والزعماء الذين يطاعون طاعة عمياء مطلقة ، هو العظمة والكبرياء ، والمتفوق والترفيع ، والإستعلاء والإستيلاء ، فجاءت هذه الكلمة الموجزة المعاوى المناعم والمؤلفات ، وا

<sup>(</sup>١) حجة الله البالغة \_ الجزء الثاني ص ٢ .

<sup>(</sup>٢) حجة اللة البالغة \_ ج١ \_ ص ٧٣ .

<sup>(</sup>٣) سورة المدثر ــ ٣ .

<sup>(</sup>٤) سورة الكهف \_ ٤٩ .

ولا خلية من خلايا الطغيان ، إلا أتى عليها ، إنها أبلغ كلمة تفتتح بها صلاة المسلم الموحّد .

طبيعة هذه الشهادة والعقيدة ، وأمثلة رائعة لها من التاريخ:

وإذا آمن الإنسان بهذه الكلمة ، التي يفتتح بها صلات ، فيعتقد ويشهد بعظمة الله وكبريائه ، ويقول بلسان صدق وجد : « الله أكبر » وهيمنت عليه هذه العقيدة والشهادة ، وتغلفلت في أحشائه ، تضاءلت أمامه كل عظمة وكبرياء ، يتظاهر بها الملوك والرؤساء ، أو الغظاء الكبراء – كا يسميهم الناس – ، وزالت مهابتهم من القلب ، حتى تراءوا له حيوانات حقيرة ، أو صوراً ودمى عزيلة ، واستخفاف العاليق بسخافات الأقزام ، واستخفاف الشيوخ الكبار ، بهازل الأطفال الصغار .

وقد كان الصحابة رضي الله عنهم خير مثال لذلك ، وقد روى المؤرخون الشيء الكثير ممّا يدل على استخفافهم بمظاهر القوة والعظمة ، ومشاهد الزينة والزخرفة ، منها ما رواه المؤرخ ابن كثير عن ربعي بن عامر ، قال : « أرسل سعد قبل القادسية ربعي بن عامر رسولا إلى رستم قائد الجيوش الفارسية وأميرهم ، فدخل عليه وقد زيّنوا مجلسه بالنارق المذهبة ، والزرابي الحرير ، وأظهر اليواقيت واللآليء الثمينة ، والزينة العظيمة ، وعليه تاجه ، وغير ذلك من الأمتعة الثمينة ، وقد جلس على سرير من ذهب ، ودخل ربعي بثيباب صفيقة ، وسيف وترس ، وفرس قصيرة ، ولم يزل راكبها حتى داس بها على طرف البساط ، ثم نزل وربطها ببعض تلك الوسائد ، وأقبل وعليه سلاحه ودرعه ، وبيضة على رأسه ، فقالوا له: ضع سلاحك ، فقال : إني لم آتكم وإنما جثت م حين دعوتموني ، فإن تركتموني هكذا ، وإلا رجعت ، فقال رستم :

<sup>(</sup>١) البداية والنهاية ، ج٧ - ص٩ .

ولم تزل هذه العقيدة العميقة تصنع العجائب في جميــم أدوار التاريــخ الإسلامي ٬ وتنشىء في أصحابها القوة الخارقة للعادة ٬ فيواجهون الملوك والأمراء, بما لا يواجه به كثير من الناس الفقراء والضعفاء ، وتتبخَّر أمامهم أبهة الملك وحشمة السلطنة ، فكأنها لا شيء ، ومن روائع قصص هذا الإيمان العميق ، والشجاعة الخلقية ، ما رواه البَّاجي أحد أصَّحاب شيخ الإسلام عز الدين بن عبد السلام (١١) ، يقول : ﴿ طلع شيخنا عز الدين مرة إلى السلطان (٢) في يوم عبد إلى القلعة ، فشاهد العسكر مصطفةين بين يديه ومجلس المملكة ، وما السلطان فيه يوم العيد من الأبهة ، وقد خرج على قومه في زينته على عــادة سلاطين الديار المصرية ، وأخذت الأمراء تقبِّل الأرض بين يدي السلطان ، فالتفت الشيخ إلى السلطان ، وناداه بأيوب! ماحجتك عند الله إذا قال لك ، ألم أبو مي الله ملك مصر ، ثم 'تبيح الخور ؟ فقال : هل جرى هذا ؟ فقال ، نعم ! الخانة الفلانية يباع فيها الخور وغيرها من المنكرات ، وأنت تتقلب في نعمة هذه المملكة ، يناديه كذلكِ بأعلى صوته ، والعساكر واقفون ، فقــال ، يا سيدي ! هذا أنا ما عملته ، هذا من زمان أبي ، فقال ! أنت من الذين يقولون : إنا وجدنا آباءنا على أمة ! فرسم السَّلطان بإبطال تلك الخانـة ، وسألت الشيخ لما جاء من عند السلطان ، وقد شاع هذا الخـبر ،: يا سيدي ! كيف الحال ؟ فقال ، يا بني ، رأيته في تلك العظمة ، فأردت أن أهينــه ، لئلاً تكبر عليه نفسه فتؤذيه ، فقلت ، يا سيدي ! أما خفته ؟ فقـــال ! والله يا بني استحضرت هيبة الله ، فصار السلطان قد امي كالقط (٣) .

ولم يزل تاريخ الدعوة والعزيمة ، وتاريخ الإيمان والعقيدة ، يعيد نفسه في كل عصر ومصر ، فقيد روى المؤلف الهندي «الشيخ محمد بن مبارك

<sup>(</sup>۱) « توني سنة ۲۶۰ ه » .

<sup>(</sup>٢) هو الملك الصالح نجم الدين ايرب ، توفي ٦٤٧ ه .

<sup>(</sup>٣) طبقات الشافعية الكبرى جه - ص ٨٢.

# الكرماني ، (١) قصة بماثلة ، يقول :

و طلب السلطان محمد تغلق (٢) الشيخ قطب الدين المنور (٣) إلى دهلي ، يعاتبه أو يعاقبه ، على عدم حضوره لتحية الملك ، وقد مر بجواره ، فلم حضر « البلاط » ودخل الديوان ، رأى الأمراء والوزراء والحكام ، ورجال البلاط واقفين سماطين ، متخشعين مسلحين ، في هيئة تنخلع منها القلوب ، وكان معه ولده نور الدين ، وكان حديث السن لم يزر « بلاط » الملك في حياته ، ففزع لهذا المنظر الغريب ، وامتلاً رعباً ، فناداه الشيخ قطب الدين بصوت عال قائلا : يا ولدي ، العظمة لله ! يقول نور الدين : اني استشعرت في نفسي قوة غريبة بعد هذا النداء ، وزالت الهيبة من نفسي وذابت ، وبدا الجميع عندي ، كأنهم قطيع من ضأن أو معز (٤) .

# أذكار الافتتاح وأدعيته:

ثم تأمل في جميع الأذكار والأدعية ، التي كان رسول الله عَيْنَا يَفْتَح بهما صلاته ، كلما إخلاص وتوحيد ، وتقديس وتمجيد ، أو إخبات وإنابة ، وتلمه في واستغاثة ، وحسبك أن تنظر فيا ثبت في الأحاديث الصحيحة من قوله عَيْنَا :

«سبحانك اللهم ومجمدك وتبارك اسمك ، وتعالى جداك ولا إله غيرك (٥)» أو قوله :

<sup>(</sup>١) ( توفي سنة ٧٧٠ ه ) .

<sup>(</sup>٧) الملك ألجبار الذي اشتهر في تاريخ الهند بسطوته ، وعسفه ، وسفك الدماء ( توفي ٧٠ هـ ) .

<sup>(</sup>٣) من شيوخ الهند الكيار ( توفي ٥٥٧ هـ ) .

<sup>(</sup>٤) سير الاولياء ، من ٥٥٣ الى ٥٥٥ .

<sup>(</sup>ه) رواه اهل السنن عن ابي سعيد الخدري ، وروي عن عائشة أم المؤمنين ، وصح عن عمر بن الحطاب انه كان يستفتح به في مقام النبي صلى الله عليه وسام ويجهو به ويعلمه الناس ، قال العلامة ابن القيم : وغيره من الاستفتاحات عامتها انما هي في قيام الليل في النافلة ، وهـذا كان عمر يفعله ويعلمه الناس في الفوض ، ( زاد الماد ـ ج ١ ص ٥٣ ) .

« اللهم باعد بيني وبين خطاياي ، كما باعدت بين الشرق والمغرب ، اللهم نقتني من الخطايا كا ينقتى الثوب الأبيض من الدنس ، اللهم اغسل خطاياي بالماء والثلج والبرد ، أو قوله : « الله أكبر كبيراً ، الحمد لله كثيراً ، سبحان الله بكرة وأصيلا ، اللهم إني أعوذ بك من الشيطان الرجيم من "همزه و"نفخه و"نفثه (۱) » .

ثم يتعوذ من الشيطان الرجم ، ويبسمل إهتاماً بهذه الصلاة التي يدخل فيها، وحرصاً على أن لا يكون الشيطان نصيب فيها ، وإجلالاً وتعظيماً القرآن الذي يقرأه ، وعملاً بقوله تعالى : « وإذا قرأت القرآن فاستعذ بالله من الشيطان الرجم » .

# 

ثم تأمل في سورة الفاتحة ، التي هي الدرة الفريدة في المعجزات الساوية ، وقطعة رائعة من القطع القرآنية البيانية ، لو اجتمع أذكياء العالم وأدباء الأمم ، وعلماء النفس وقادة الإصلاح ، وزعماء الروحانية ، على أن يضعوا صيغة يتفق عليها أفراد البشر على اختلاف طبقاتهم ، وعلى تنوع حاجاتهم ، وعلى تشتت خواطرهم ، يتقدمون بها أمام ربهم ، ويتعبدون بها في صلواتهم ، تعبير عن ضمائرهم ومشاعرهم ، وتفي بحاجاتهم وأغراضهم ، لما جاؤوا بأحسن منها ، وقل لئن اجتمعت الإنس والجن على أن يأتوا بمثل هذا القرآن لا يأتون بمثله ولو كان بعضهم لبعض ظهيراً (٢) » . وقد قال الله تعالى : « ولقد آتيناك سبعاً من

<sup>(</sup>١) واقرأ الاذكار والصيخ الاخرى في كتاب ( زاد الماد للعلامة الحافظ ابن قيم الجوزية وغيره من كتب السنة ) .

<sup>(</sup>٢) سورة بني اسرائيل – ٨٨ .

المثاني والقرآن العظيم ۽ (١) .

وقد افتتحت بالحمد ، وهي الكلمة الجامعة بين الشكر والثناء ، ومن الكلمات البليغة المعجزة ، التي لا تمكن ترجمتها في لسان آخر ، والحمد خير ما يبتدأ به عبد عرف نعم الله التي لا تحصى ، وعرف قدره ، وهو خير ما يُفاتح به في هذا الموقف الشريف ، وفي هذا المقام المحمود .

ثم يقرّر المصلي أن الربّ الذي يحمده ، ويقوم ليستمين به ويعبده ، هو ليس ربّ قبيلة أو شعب ، أو أسرة أو فصيلة ، أو بلد ووطن ، إنحا هو رب العملين ، العقيدة الغريبة الثائرة ، الستي تثور على جميسع التقسيات المصطنعة المزورة ، التي جنت على الإنسانية أكبر جناية ، وهكذا يُعلن المسلم وحدتين ، وهما الدعامتان اللتان يقوم عليها الأمن والسلام ، وعليها قام الإسلام ، في كل زمان ومكان ، وهما وحدة الربوبية ، والوحدة البشرية ، وحدة نسل بني آدم من غير فرق بين بلد ووطن ، أولون ودم ، فالإنسان أخو الإنسان من جهتين ، والإنسان أخو الإنسان مرتين ، مرة « وهي الأساس » ، لأن الرب واحد ، ومرة ثانية ، لأن الأب واحد ، « يا أيها الناس اتقوا ربّ كم الذي خلقكم من نفس واحدة وخلق منها زوجها وبث منها رجالاً وكثيراً ونساءاً واتقوا الله الذي من ذكر وأنثى وجملناكم شعوباً وقبائل لتعارفوا ، إن أكرمكم عند الله أتقاكم من ذكر وأنثى وجملناكم شعوباً وقبائل لتعارفوا ، إن أكرمكم عند الله أتقاكم من ذكر وأنثى وجملناكم شعوباً وقبائل لتعارفوا ، إن أكرمكم عند الله أتقاكم من ذكر وأنثى وجملناكم شعوباً وقبائل لتعارفوا ، إن أكرمكم عند الله أتقاكم حجة الوداع :

« إن الله قد أذهب عنكم عصبية الجاهلية ، وفخرها بالآباء ، إنما هو مؤمن تقي ، أو فاجر شقي ، الناس بنو آدم ، وآدم خلق من تراب ، لا فضل لعربي

<sup>(</sup>١) سورة الحجر – ٨٧ .

<sup>(</sup>۲) سورة النساء ـ ۱ .

<sup>(</sup>٣) سورة الحجرات – ١٣.

# على أعجمي إلا بالتقوى ، (١).

ثم يذكر المصلي من صفات الرب الكريمة ، الكثيرة ، التي عرفها وآمن بها ، صفة الرحمة التي هي من أليق الصفات ، - وكلها لائقة كريمة - بهذا الموقف الذي يقفه المسلم عابداً خاشعاً ، داعياً مبتهلا ، عتاجاً فقيراً ، تائباً آيباً ، والمقام مقام الرجاء لا اليأس ، ومقام التفاؤل لا التشاؤم ، ثم يذكر ويتذكر يوم الدين يوم الجزاء ، والعقاب ، الذي يتجلى فيه ملك الله وملكوته ، في أروع مظهر ، لا ينازعه فيه ملك زائف ، أو حسم عارض ، و لمن الملك اليوم ثله الواحد القهار (٢) م . فيجدد في نفسه الإيمان بالآخرة ، وإستحضارها الذي هو مصدر الخوف والمراقبة ، ومصدر الرقابة على النفس والضمير ، وما أحوج المسلم ، وهو الذي يستقبل الحياة المليئة بالإغراءات ، ويخوض فيها إلى هذا الإستحضار!

ثم يُعلن في كل تأكيد عرفته لفة العرب التي نزل فيها القرآن ، واختيرت لتكون لفة الصلاة العالمية – الرسمية – وفي أبلغ أسلوب من الأساليب البيانية العربية ، أنه لا يعبد إلا الله ، ولا يستعين إلا به (٣) ، وما الحياة إلا عبادة واستعانة ، وبها يتصل الإنسان بالإنسان ، والضعيف بالقوي ، والفقير بالغني ، والحكوم بالحاكم ، والعابد بالمعبود ، فإذا يُجر دتا ، وأفردتا لله تعالى ، فكت السلاسل والأغلال و وطلمت الأونان والأصنام ، وبطل الشرك وزالت الفتنة ، وكان الدين كله لله ، أعظم إعلان يعلنه مسلم ، وأكبر تعهد يتعهده ، فلينظر ما يقول ؟ وليكن على نفسه حسيباً رقيباً . فكل ما يواجهه في الحياة خارج الصلاة . إما يدعوه لخضوع واستكانة ، وإما يدعوه لسؤال واستعانة ، وقد

<sup>(</sup>١) رواه الترمذي وغيره عن النبي صلى الله عليه وسلم .

<sup>(</sup>٢) سورة المؤمن – ١٦ .

 <sup>(</sup>٣) انظر فائدة التقديم لنسير المنصوب المنفصل وما ينيده من الحصر والتأكيد • وما فيه
 من النسكات النحوية والبلاغية في كتب التفسير ، والنحو ، والبلاغة .

كفر بهما جميعًا ، وثار على كل من تزعمهما ، أو تظاهر بهما .

ثم يدعوه للهداية للصراط المستقم ، التي هي أعظم حاجاته ، وأعز مطالبه ، وهي التي بعثت لها الأنبياء ، وأنزلت لها الصحف ، وقامت عليها سوق الجنة ، هي التي لا قيمة لشيء إذا نقدت ، ولا نقص في الحياة والسعادة إذا بُوجدت ، وهي التي نظرت النفوس البشرية على حبها وطلبها ، والبحث عنها ، والجهاد في سبيلها ، ولكن الهداية لا تقوم في الخيلاء ، ولا تفهم إلا بأهلها ، ولا تتمثل إلا في أصحابها ، وأولئك هم الذين أنعم الله عليهم — من النبين ، والصد يقين ، والشهداء ، والصالحين — . وقد حث القرآن — وجميع الصحف السابقة — على حبهم والإنتساب إليهم والإنضواء إلى رايتهم ، والإقتداء بهديهم ، « أولئك الذين هدى الله فبهداهم اقتده (۱۱) » ويتبع ذلك التبرؤ من الذين جانبوا الهداية ، وكفروا بالنعمة ، وا تبعوا الهوى ، وسلكوا طربق الردى ، أولئك الذين أسرفوا في المناد ، وبالغوا في الإفراط ، فحل عليهم غضب الله ، أو بالغوا في التحريف ، وتو رطوا في التفريط ، فوقعوا في عليهم غضب الله ، أو بالغوا في التحريف ، وتو رطوا في التفريط ، فوقعوا في عليهم ولا الضالين (۲) » .

# تلاوة ما تيسر من القرآن :

وشرعت تلاوة ما تيسّر من القرآن : و فاقرأوا ما تيسر من القرآن (٣) ، لتؤكد هذه المعاني وتغرسها في النفس ، أو تشرحها ، وتسقيها ، و'تغذيها ، لأن الصلاة عبادة وتعليم .

#### الخضوع الطبيعي ، المتدرج:

ويتدرج المصلي في الخضوع والإنحناء ، فيفتتح الصلاة بالقيام ، فيثنتي

<sup>(</sup>١) سورة الانعام ـ ٩٠ .

<sup>(</sup>٢) سورة الفاتحة \_ ه \_ ٦ \_ ٧ .

<sup>(</sup>٣) سورة المزمل ـ ٢٠ .

بالركوع . ويثلث بالسجود ، وهو شأن الخاضع الطبيعي ، ولا تخير ساجداً من ركوع ، بل يقف وقفة قصيرة خفيفة ، ثم ينحني السجود ، ليكون أبلغ في الخشوع وأوقع في النفس ، وأدل على الذل (١) . وكذلك يتدرج في التعظيم والتمجيد . فيقول في ركوعه : « سبحان ربي العظيم » ، ويقول في سجوده : «سبحان ربي الأعلى » فإذا بلغ الغاية في الخضوع والتذلل ، ونصب أشرف أعضائه على أذل شيء في الوجود ، الأرض التي هي موطىء الأقدام ، ومضرب المثل في الذلة والهوان ، هتف بأعظم كلمة أيعلن بها عظمة الله وعلوه ، فيقول « سبحان ربي الأعلى » وهنا تتفق روعة الهيئة والمكان ، مع روعة البيان والإعلان ، ويفصل بين السجدتين بجلسة خفيفة ، لتكون السجدة مستأنفة بحددة ، ولتنتبه النفس من غفوتها ، وتشعر بلذة جديدة .

# السجدة الخاشعة الحنون ، التي يضطرب لها الكون :

وإذا سجد ، فك سلاسل التقليد ، السلاسل الي فرضها عليه المجتمع والأعراف ، والعادات والآداب ، فخر ساجداً لله تعالى يمر غ وجه ، ويعفسر جبينه ، وأعطى القلب زمامه ، وأرسل النفس على سجيتها ، فلا حجر على الحشوع ، ولا ملامة على الدموع ، وقد غلى مرجل الصدر ، وفاضت كأس القلب ، ولذلك يقول الصحابة رضي الله تعالى عنهم : « ولجوفه أزيز كأزيز المرجل من البكاء (٢) » . وحكى عمرو بن العاص صلاة رسول الله عليه في الكسوف فقال : « ثم نفخ في آخر سجوده ، فقال أف أف أف ، ثم قال رب المحسوف فقال : « ثم نفخ في آخر سجوده ، فقال أن أف أف ، ثم قال رب المحدني أن لا تعذي أن الم تعدني أن الم ت

<sup>(</sup>١) يقول شيخ الاسلام ولي الله الدهاوي، وهو يذكر حكمة القومة بين الركوع والسجود، « بها يحصل الفرق بين الانحناء الذي هو مقدمة السجود ، وبين الركوع الذي هو تعظيم برأسه » ( حجة الله البالغة ج١ ص ٧٦ ) .

<sup>(</sup>٢) رواه ابو داود والترمذي عن عبد الله بز الشخير .

<sup>(</sup>٣) رواه ابر داود والنسائي .

## وفي رواية ( حين ينفخ يبكي ) .

والسجود أقرب هيئات المصلي وأحبها إلى الله ، وقد درد في الحديث الصحيح: « أقرب ما يكون العبد من ربّه وهو ساجد فأكثروا الدعاء (١) ، فينتهز المصلي هذه الفرصة الثمينة ، وينثر كنانة القلب ، و يُفرغ جعبة الدعاء والعبودية ، فيقول بلسان المقال أو بلسان الحال: (٢) « أسألك مسألة المسكين، وأبتهل إليك ابتهال المذنب الذليل ، وأدعوك دعاء الخائف الضرير ، ودعاء من خضعت لك رقبته ، وفاضت لك عبرته ، وذل لك جسمه ، ورغم لك أنف ه (٢) » .

وهذه هي السجدة التي ترتمش لها الجبال الراسيات ، وتهتز بها الأرض ، ويرتمد لها الجبارة الطفاة ، ولها في تاريخ الأمة ومفامراتها ، ومحنها شؤون ، وأخمار غريبة .

## الصلاة على النبي ، محلها في الصلاة ، وحكمتها :

وهكذا يستمر المصلي في صلاته ، يكر "ر القيام والركوع ، والسجود ، وأجزاء الصلاة الأخرى ، حتى يقعد القعدة الأخيرة ، ويتشهّد ويسلم على النبي على الله وبركاته ، ، ثم يسأل الذي على الله وبكاته ، ، ثم يسأل الله أن يصلي ويبارك عليه وعلى آله ، كا صلتى وبارك على ابراهم وآله، فيقول: « اللهم صل على محمد وعلى آل محمد ، كا صلتيت على ابراهم وعلى آل ابراهم إنك حميد مجيد » .

لقد كانت الرسل عليهم الصلاة والسلام ، وسائط بــــين الحق والخلق في

<sup>(</sup> ١٠) رواه مسلم .

<sup>ُ ( ُ )</sup> يَرَى النَّمَها الحنفية رحمهم الله أن الادعية المأثورة ، أو مَا يُرِيده المصلي من دعاء محله التطوع والنوافل ، بخلاف ما يراه السادة الشافعية ، والمحدثون الكرام .

<sup>(</sup>٣) من الدعاء المأثور في عرفة في «كنز العمال» مروياً عن ابن عباس رضي الله عنه .

الهداية ، وبهم تتحقق معرفة الذات والصفات ، وبهم يخرج الناس من الظلمات إلى النور ، و يوفقون الكلم الطيب ، والعمل الصالح ، لذلك لم يقف أهل الجنة عند قولهم : « الحمد الله الذي هدانا لهذا وما كنتا لنهتدي لولا أن هدانا الله (۱۱) بل ضموا إليه قولهم : « لقد جاءت رسل ربنا بالحق (۱۲) ، فقد كانوا هم السبب الطبيعي في وصول الهداية إليهم ، والتوفيق لكل ما يخلقهم من الجهل والضلال في الدنيا ، والشقاء والعذاب في الآخرة ، فاستحقتوا بذلك شكر الأمم التي جاهدوا في دعوتها وتعليمها الجهاد الأكبر ، حتى وصلت إلى ما وصلت إليه من الهداية والمعرفة ، والإنابة والعبادة ، وما كانت هذه الصلاة التي يقومون بها أمام ربهم ، إلا " نتيجة الرسالة التي حماوها ، والجهاد الطويل الشاق الذي قاموا به ، فاقتضت طبيعة الشكر والإعتراف بالجيل ، أن لا ينصرفوا من صلاتهم حتى يستوفوا هذا الحق .

ثم كان لمحمد على القدح المحلس ، والمقام المحمود في الدعوة إلى الله ، وتبليخ رسالته ، والجهاد في سبيلها ، فقد بدأ دعوته وجهاده ، وليس على ظهر الأرض ، إلا أفراد قلائل مستتون موز عون ، يعبدون الله وحده ، وليس في جزيرة العرب ، التي بعث فيها مؤمن بالله يعبد الله مخلصاً له الدين ، ويطاطىء له الرأس ، وينصب له الجبين ، وقد كان في جوف الكعبة ثلاث مائة وستون الرأس ، وينصب له الجبين ، وقد كان في جوف الكعبة ثلاث مائة وستون صنعاً : « وما كان صلاتهم عند البيت إلا مكاءاً وتصدية (٢) ، فسلم يفارق هذه الدنيا ، ولم يلق ربته حتى قرت عينه ، إذ رأى غرسه يُثمر ويؤتي أكله ، فانتشر الإسلام في الجزيرة ، ودخل الناس في دين الله أفواجاً ، وبنيت المساجد، وارتفع صوت الأذان في كل مكان ، ورأى المسلمين سراعاً إلى مسجده ، وقسد منعه المرض الشديد عن الإمامة ، فما فتر ذلك نشاطهم ، ولا نقص من عدده ،

<sup>(</sup>١) سورة الاعراف - ٣ .

<sup>(</sup>٢) سورة الاعراف - ٤٣ .

<sup>(</sup>٣) سورة الانفال \_ ه.٣ .

أفلم تكن هذه الصلاة التي وفتق لها المسلمون في مشارق الأرض ومغاربها ، إلا حسنة من حسناته ، وثمرة من ثمرات دعوته وجهاده ، أفلا يجدر بالمسلم إذا أدى حق الله في حمده ، والثناء عليه ، أن يختم ذلك بالدعاء للنبي مِرْقِيلِيم بالرحمة والبركة ؟! .

## ثقة المسلم بنفسه وتحديد جهاعته وحزبه :

وقد كان المصلي الذي أدى حق الله في الحمد والثناء عليه ، وحق الرسول في الدعاء له والصلاة عليه ، حظ من السلام الذي يحتاج إليه ويحرص عليه ، والذي كان شعاراً للإسلام ، وتحية المسلمين ، فيقول المصلي : «السلام علينا وعلى عباد الله الصالحين » وبذلك يتعين مكانه وحزبه ، فهو مع عباد الله الصالحين في كل مكان وزمان ، يشار كهم ويلتقي معهم على دين الله الإسلام ، وفي الإخاء والسلام ، وذلك ينشىء فيه الأمل والثقة ، ويحارب فيه اليأس ، وما يسميه علماء النفس اليوم « بمركب النقص » إذ يقرن بينه وبين زملائه المصلمين ، وبين

<sup>(</sup>١) الفكرة مستفادة من كتاب (معارف الحديث) للشيخ محمدمنظو والنعماني(المجلد الثالث).

<sup>(</sup>٢) سورة الاحزاب – ٥٦ .

<sup>(</sup>٣) اقرأ الاحاديت الواردة في الصلاة والسلام ، ومعانيها وحكمها ، ولطائفها في كتاب « جلاء الافهام في الصلاة والسلام على خير الانام » ، للعلامة ان قيم الجوزية .

ثم يدعو المصلي لنفسه ، ويتعوذ من عذاب جهنم ومن عذاب القبر ، ومن فتنة الحيا والمهات ، ومن شر فتنة المسيح الدجال (١) ، فكل ذلك جدير بأن يتعوذ منهم المسلم ويلتجىء إلى الله من شرّه وفتنته ، وقد جاء في الحديث : أن رسول الله يُلِيَّةٍ قال : « إنه لم يكن نبي "بعد نوح إلا قد أنذر الدجال قومه ، وإنه أنذركموه » (١) .

## نهاية الصلاة ، وحسن خاتمتها :

وبعد ذلك كله ، وبعد ما بذل جهده في إحسان هذه الصلاة ، وأداء حقوقها ، يعترف بالتقصير ، كأنه يقول بلسان الحسال ، « ما عبدناك حق عبادتك » ويقول في لفظ النبي عليه الذي أوصى به خليله أبا بكر الصديق رضي الله عنه ، وكان أفضل الأمة بعد نبيتها ، وكانت صلاته أكمل الصلوات بعد صلاة الرسول [ صلى الله عليه وسلم ] : « اللهم إني ظلمت نفسي ظلماً كثيراً ولا يغفر الذنوب إلا أنت فاغفر في مغفرة من عندك وارحمني إنك أنت الغفور

<sup>(</sup>١) سورة المجادلة \_ ٢٢ .

<sup>(</sup>٢) روى مسلم عن ابن عباس قال : كان رسول الله صلى الله عايه وسلم يعلمهم هذا الدعاء ، كا يعلمهم السورة ،ن القرآن ، يقول : قولوا ، « اللهم اني أعوذ بك من عذاب جهم وأعوذ بك من عذاب القبر، وأعوذ بك من فتنة الحميا والمات » وروي عن الي هريرة «رض» عن النبي صلى الله عليه وسلم ،قال : قال وسول الله صلى الله عليه وسلم : هذا فرغ احدكمن التشهد الآخر فليتعوذ بالله من اربع ، من عذاب جهنم ، ومن عذاب القبر ، ومن فتنة الحيا والمات ، ومن شر المسيح الدجال » .

 <sup>(</sup>٢) رواه الترمذي وابو داود : عن ابي عبيدة بن الجراح ، اقرأ في موضوع الدجال وفتنته،
 تفسير سورة الكهف في كتابنا « تأملات في القرآن » .

الرحيم (١٠) ، فيكون الإعتراف بالتقصير آخر الكلام ، ويكون الندم مسك الحتام ، وهو أفضل ما تختم به صحيفة أعمال .

ولا ينصرف من الصلاة ولا يقوم منها مسرعا ، كأنه أنشط من عقال ، أو خرج من سجن ، بل يختم ذلك بخاتة جميلة كرية ، مباركة طيبة ، فيلتفت عن يمينه وعن شماله ، ويسلم على المصلين وجماعة المسلمين ، وعلى الملائكة الشاهدين ، فيقول : « السلام عليكم ورحمة الله (٢) » كأنه كان قد انتقل إلى عالم آخر ، وانقطعت صلته عن كل ما يحيط به من موجود مشهود ، ثم عاد إلى مكانه الأول ، ومركزه في الحياة ، فأقبل على من حوله وسلم عليهم ، شأن العائد من سفر ، أو الحاضر من غيبته (٣) ، وقد جاء في الحديث الصحيح : « مفتاح الصلاة الطهور ، وتحريها التكبير ، وتحليلها التسليم (١) » .

تناقض الصلاة « الحقيقية » مع عبادة غير الله ، وعبودية الانسان ، والحياة الجاهلية :

ومثل هذه الصلاة الخاشعة المخلصة ، الستي يحافظ عليها المسلم بروحها وحقيقتها ، وآدابها وأوقاتها ، لا تتفق ولا تنسجم مع عبادة غير الله ، – ومن مظاهرها ، الشرك ، والوثنية ، والخرافة ، – وعبودية غير الله ، – ومن

<sup>(</sup>١) روى البخاري في صحيحه عن ابي بكرالصديق « رض » قال : قلت يا رسول الله ! هلمني دعاءًا ادعو بـه في صلاتي ، قال ، قل : « اللهم اني ظلمت نفسي ظلماً كثيراً ، ولا يغفر الذنوب الا انت فاغفر بي مفغرة من عنــدكوارحمني انك انت الغفور الرحيم » .

 <sup>(</sup>٢) يقول شيخ الاسلام ولي الله الدهاوي: « وجعل التشهد ركناً ، لأنه لولا هذه الامور
 لكان الفراغ من الصلاة مثل فراغ المعرض او النادم» ( حجة الله البالغة ج٢ – ص٥ ) .
 (٣) من كلام الامام محمد قاسم النافولوي رحمه الله ( م ١٢٩٧ هـ ) في رسالته البديمسة

<sup>(</sup> قبلة نما ) يعني دليل القبلة .

<sup>(</sup>٤) رواه ابر داود والترمذي والدارمي وابن ماجه ، عن علي رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم , انظر الفصل الدقيق العميق في بيان المصالح المقتضية لتميين الفرائض والآداب ، ونحو ذلك في الصلاة ، لحكيم الاسلام الشيخ احمد بن عبد الرحيم ولي الله الدهادي في كتابه (حجة الله البالغة ج١ ص٠٧ - ٧٦) .

مظاهرها رهبة الملوك والأمراء ، وأصحاب القوة والثروة ، والأمر والنهي – واعتقاد النفع والضرر فيهم ، والنزلف إليهم بكل وسيلة ، وتملقهم ، ومسايرتهم في جورهم وعدوانهم ، والمناداة على العقيدة والضمير (١١) ، كما شاهدنا في عصر الموكية الأول ، وكما نشاهد كل يوم في عصر الحرية ، « والديمقراطية ، الحاضر.

فجميع أركان الصلاة ، وجميع ما يقوله المصلي فيها ، ويقطعه على نفسه ويعلنه ينافي ذلك أشد المنافاة ، ويعارضه أشد المعارضة ، وهو يعارض الكهة التي يفتتح بها صلاته ، وهو قوله « الله أكبر » ويعارض قوله « إياك نعبد وإياك العالمين » فسلا رب غييره ولا حمد لغيره ، وهو يعارض قوله « إياك نعبد وإياك نستعين » فلا عبادة لغيره ولا استعانة بغيره ، وهو ينافي الركوع والسجود ، فلا ركوع جسديا ومعنويا » « ولا سجود ظاهراً وباطناً » إلا لله تعالى ، لذلك كان الذين تحققت فيهم هذه الصلاة ، من أشجع الناس أمام الملوك والأمراء ، وأجرئهم على الجهر بكلمة الحق ، وأزهدهم في حطام الدنيا ، وأبعدهم عن التعاون على الإثم والعدوان ٢٠٠ .

<sup>(</sup>١) يعني بيعبها بالمزاد العلني كما يقول المصريون .

<sup>(</sup>٢) ومن أمثلته الرائعة المستطرفة التي ليس عصرها بعيداً ، أن شيخاً بمن صحب السيد الإمام أحمد بن عرفان الشهيد (٢٤٢٦ه) امام دعوة التوحيد والجهاد، ومؤسس الحكومة الشرعية في القرن الماضي في الهند، قصد موة طبيباً مسلماً في بلده، وكان الشيخ، قد علت سنه وأنهكه المرض، وكان المحل بعيداً، فما وصل الى الطبيب الا وقد بلغ الجهد، وأعياه المشيع على الأقدام، وبقي ينتظر خووج الطبيب برهة طويلة، فلما خرج الطبيب بعد انتظار شاق، أقبل على عبادة مبتدعة، فيها تعظيم لغير الله، فياكاد يقع نظر الشيخ عليه، الاأمر تلميذه بالإنصراف، وخرج من ساعته، فلما كان في الطريق، قبال له، ما رأيت كاليوم! أجهدت نفسك في الوصول الى الطبيب، وأطلت الانتظار، فلما خرج، بادرت الى الانصراف ولم تقض حاجتك منه، فقال له، ويحك ألم تره، يعصي الله ويشرك به ? فقال. ما لنا ولعمه، واستعنت به، فكيف أقوم في الليلة أمام ربي، وبأي لسان أقول في قنوت الوتر. « ونخلع ونترك من يفجرك».

## تأثير الصلاة في الأخلاق والميول:

والسلاة تأثير في صرف النفس عن الأخلاق الرذيلة ، والفحشاء والمنكر ، والتمتع بالمتعة الرخيصة ، ليس الشيء آخر بعد كلمة التوحيد ، ولذلك يقول الله تعالى : « أتل ما أوحي إليك من الكتاب ، وأقم الصلاة إن الصلاة تنهى عن الفحشاء والمنكر ولذكر الله أكبر والله يعلم ما تصنعون (۱۱) » وذلك لأنها تصرف صاحبها من جهة إلى جهة ، ومن ذوق إلى ذوق ، ومن طلب إلى طلب، ومن تفكير إلى تفكير ، ومن سفاسف الأمور إلى معاليها ، وتحبب إليه الإيمان، وبرّينه في قلبه ، وتكرّ ، إليه الكفر والفسوق والعصيان ، همذا ، إذا كانت الصلاة حقيقية "تتدفق بالحياة ، وتفيض بالحرارة والقوة ، ولذلك لما فوجى، من ظلم وبخس وتطفيف ، أقبلوا على حياة شعيب يلتمسون فيها مصدر همذا الإنقلاب وهذا الإختلاف ، فقد ولد ونشأ فيهم كابن فبيلة وابن بلد ، والذي بردون إليه طبيعة هذا الخصام والنزاع ، فلم يحدوا في حياته شيئا أوضح من يردون إليه طبيعة هذا الخصام والنزاع ، فلم يحدوا في حياته شيئا أوضح من الصلاة التي كانوا يشاهدونها ، ويتعجبون لحسنها وطولها ، فقالوا : « ياشعيب أصلاتك تأمرك أن نترك ما يعبد آباؤنا أو أن تفعل في أموالنا ما تشاء إنك لأنت الحليم الرشيد (۱۲)»

# التشريعات الحكيمة ، لتفخيم شأن الصلاة ، وخلق الجو المناسب لها :

وقد هيّاً الله بتشريعه الحكيم لها جواً من الإجلال والتعظيم ، ومن الخشوع والرقة ، ومن الجد والرزانة ، ومن الوقار والسكينة ، ومن التعاون والإجتاع، ما لا يوجّد له نظير لعبادة أو نسك في دين آخر ، وفي ملة أخرى .

<sup>(</sup>١) سورة المنكبوت \_ ه ؛ .

<sup>(</sup>۲) سورة هود ـ ۸۷ .

# الأذان نداء للصلاة ، ودعوة للاسلام :

فشرع للدعوة إلى الصلاة والجمع عليها نداءاً ، لم تتجل فيه مقاصد الصلاة ، ومعانيها فحسب ، بل تجلت فيها كذلك مقاصد الإسلام وشعار التوحيد ، وروح الدين ، بوضوح وبلاغة وإيجاز ، وجمال ونغمة ، أصبح بها هذا النداء الذي يرفع به المؤذن صوته من مكان عال خمس مرات في كل يوم ، دعوة مركزة إلى الإسلام ، تعريفاً بمقاصده وتعلياته ، قد يؤثر في نفوس كثير من غير المسلمين ، فيشرح الله صدورهم للإسلام ، وليس لهذا النداء – الذي يجمع بين الجسال والبساطة – نظير في أساليب الدعوة والإعلام بالعبادات ، والديانات الأخرى (١) إنه هو النداء الديني الوحيد الذي ابتعد عن كل مظهر خارجي ، وعن استعانة بالإلات والإغراءات وجاء فيه فباب الدين ، وخلاصته ،

إنه يضم الإعلان بعظمة الله وكبريائه ، وأنه أكبر من كل كبير ، ويضتم الشهادتين ، شهادة ﴿ أَن لا إِله إِلا الله » وشهادة ﴿ أَن محمداً رسول الله » ثم الدعوة الى الصلاة وحضورها في جماعة في المسجد ، ثم الإخبار بأنها وسيلة

<sup>(</sup>١) وقد وردت أخبار وأحاديث صحيحة في بدء الآذان ، وكيف شرع ، وكيف عدل رسول الله صلى الله عليه وسلم عن أساليب الدعوة الآخرى ، التي استخدمها غير المسلمين ، وآثر هذه الطريقة التي كانت تلقيناً من الله ، والهاما منه ، منها ما رواه أبر داوه عن أبي عميز بن انس عن عمومة له من الآنصار ، قالوا : « اهتم رسول الله صلى الله عليه وسلم للصلاة كيف يجمسع الناس لها ، فقيل ، أنصب واية عند حضور الصلاة ، فإذا رأوها ، آذن بعضهم بعضا ، فلم يعجبه ذلك ، فذكر له القنع ، وهو شبور اليهود ، فلم يعجبه ، فقال هذا من أمر اليهود ، فلم يعجبه ، فقال هذا من أمر اليهود ، فانصرف عبدالله بن زيد الآنصاري ، وهو مهتم لهم رسول الله عليه وسلم ، فأري الاذان في منامه ، فغدا على النبي صلى الله عليه وسلم فقال ، اني بين نائم ويقظان ، اذ اتاني آت ، فأراني الاذان ، وكان عمر قد رآه قبل ذلك ، فقال ، اني بين نائم ويقظان ، اذ اتاني آت ، فأراني الاذان ، وكان عمر قد رآه قبل ذلك ، مبعني عبد الله بن زيد ، فافعل ، فأذن بلال »

الفلاح في الدنيا والآخرة، وأن لا فلاح بدونها ، فأصبح بذلك كله كلمة جامعة، ودعوة كاملة ، ونداءاً بليغاً ، يخاطب القلب والعقل ، ويلفت المسلم وغير المسلم، وينشط الكسلان ، وينبه الغافل ، يقول حكيم الإسلام الشيخ أحمد بن عبد الرحيم الدهاوي :

« واقتضت الحكمة الالهية أن لا يكون الأذان صِرف إعلام وتنبيه ، بل يضم مع ذلك أن يكون من شعائر الدين بحيث يكون النداء به على رؤوس الخامل والنبيه ، تنويها بالدين ، ويكون قبوله من القوم آية انقيادهم لدين الله ، فوجب أن يكون مركبًا من ذكر الله ، ومن الشهادتين والدعوة إلى الصلاة ليكون مصر حا بما أريد به (١) »

#### التطهر وما يورثه من إهتام :

وشرع للصلاة التطهر والوضوء: فقال . « يا ايها الذين آمنوا إذا قمم إلى الصلاة فاغسلوا وجوهكم وأيديكم إلى المرافق ،وامسحوا برؤوسكم وأرجلكم إلى المكعبين ، وإن كنتم مرضى أو على سفر أو جاء أحد منكم من الغائط أو لامستم النساء فلم تجدوا ماءاً فتيد مموا صعيداً طيباً فامسحوا بوجوهكم وأيديكم منه ، ما يريد الله ليجعل عليكم من حرج ولكن يريد ليطهر كم وليتم نعمته عليكم لعلكم تشكرون (٢) »

وذلك لأن التطهر" والوضوء ، وخصوصاً إذا كان بإيمان واحتساب (٣) ،

<sup>(</sup>١) حجة الله البالغة ج١ \_ ص ١٥٢ .

<sup>(</sup>۲)سورة المائدة ـ ٦ .

<sup>(</sup>٣) معناه أن يكون مؤمناً بماوعد الله عليه ، وأخبر به رسوله من الاجر والثواب ويكون طامعاً في ذلك واغباً فيه ، مقدراً له كل التقدير ، وله تأثير كبير عميق في قبول الاعمال ووزنها عند الله ، وقد جاء في حديث ، رواه الترمذي عن أبي هريرة (رض)قال:قال رسول الله الشعايه وسام : اذا قوضاً العبد المسلم أو المؤمن ففسل وجهه خرجت من وجهه كل خطيئة نظر اليها بعينيه مع الماء أو مع آخر قطر الماء ، أو نحو هذا ،واذا غسل يديه خرجت من يديه كل خطيئة بطشتها يداه مع الماء أو مع آخر قطر الماء حق يخرج نقياً من الذنوب، ، وفي صحيح مسلم والموطأ وادة : « فاذا غسل وجليه خرجت كل خطيئة مشتها وجلاه مع الماء أو مع آخر قطر الماء »

يورث الإهتام ويوقظ النفس، ويهيئها لإستقبال الصلاة وما فيها من نور وسكينة.

وقد سنّ رسول الله مِيْلِيَّمِ كَتْكُمِيل فوائد الوضوء والطهارة ، والإستعداد الصلاة التي هي مناجاة مع الله ، السواك ، وحث عليه حثاً شديداً حتى قسال : ( لولا أن أشق على أمتي لأمرتهم بالسواك عند كل صلاة (١١) »

# المساجد: فضلها ، ومركزها في حيـــاة المسلمين:

ثم 'بنيت لها المساجد التي لا يوجد لها نظير في معابد الأمم والملل ، في السذاجة والبساطة (٢) ، والنظافة والسكينة ، وفي الجو الخاشع الروحاني الذي يسودها ، وفي شعائر التوحيد التي تتجلى فيها : « في بيوت أذن الله أن ترفع وينذكر فيها اسمه 'يسبت لحافيها بالغد و والآصال . رجال لا تلهيهم تجارة ولا بيع عن ذكر الله ، وإقام الصلاة وإيتاء الزكاة ، يخافون يوماً تتقلب فيه القلوب والأبصار (٣) » « وأن المساجد لله فلا تدعوا مع الله أحداً » (١) «وأقيموا وجوهكم عند كل مسجد وادعوه مخلصين له الدين (٥) » « يابني آدم خذوا زينتكم عند كل مسجد (١) »

وكانت هـذه المساجد – ويجب أن تظل هكـذا – مركز حيـاة المسلمين

<sup>(</sup>١) رواه البخاري ومسلم عن أبي هربرة رضي الله عنه ، واللفظ لمسلم ،

<sup>(</sup>٢) الاصل في المساجد أن تكون بعيدة عن الزخرفة ، والاسراف في الاسوال ، وتقليد الاعاجم ، وأهل الملل الاخرى في معابدهم ، وقد روى ابن عباس عن النبي صلى الله عليه وسلم قال : « ما أمرت بتشييد المساجد ، قال ابن عباس لتزخرفنها كا زخرفت اليهود والنصارى » ( رواه أبو داود ) « وعنه عن النبي صلى الله عليه وآله وسلم قال : « أراكم ستشرفون مساجدكم بعدي كا شرفت اليهود كنائسهم وكا شرفت النصارى بيعها » ( رواه ابن ماجهه ) وأخرج رذين عن أبي سعيد ، قال : « كان سقف المسجد من جريد النخل ، فامر عمر في خلافته ببناء المسجد ، وقال أكن الناس من المطر ، واياك أن تحمر أو تصفر فتفتن الناس ». خلافته ببناء المسجد ، وقال أكن الناس من المطر ، واياك أن تحمر أو تصفر فتفتن الناس ». (٣) سورة الاعراف ـ ٣٩ . (٥) سورة الاعراف ـ ٣٩ .

وتعلمهم ودراستهم ، ومصدر الإصلاح والتوجيه ، تعالج فيها قضايا المسلمين الإجتاعية والدينية ، ويتلتقون فيها أحكاماً في حياتهم ومتهاتهم ، فكان رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم ، إذا حدث حدث أو نزل بالمسلمين أمر ، وكانوا في حاجة إلى توجيه جديد ، أو تعليم مزيد ، أمر أن ينادى في الناس ، والصلاة جامعة (١١) ، وظلت المساجد هكذا ، فكانت القطب الذي كانت تدور حوله رحى الحياة ، وتنفجر منها عيون العلم والهداية ، وينبثق منها نور الإصلاح والإرشاد ، وتنطلق منها موجة الكفاح والجهاد ، ولا تزال منها بقية يحسد عليها المسيحيون ، والوثنيون ، المسلمين في بلادهم ، وينظرون اليها تارة بعين التلهف والحسرة ، وطوراً بعين الإشفاق والوجل ، ولا بد لنشأة المسلمين البلية في مركزها الأول ، في حياة المسلمين وقيادتهم .

## الأداب المشروعة لتقوية الجو الايماني الروحاني :

وشرع من الآداب والتوجيهات النبوية الحكيمة ما كان كفيلاً بالخشوع والسكينة ، والإقبال على الله تعالى ، فقد روى أنس عن رسول الله على الله تعالى ، فقد روى أنس عن رسول الله على الله تعالى ، فقد روى أنس عن رسول الله على الله يديه ولا قال : « إذا كان أحدكم في الصلاة ، فإنه يناجي ربّه ، فلا يبزقن بين يديه ولا عن يمينه ، ولكن عن شماله وتحت قدمه (٢)، وأمر المصلي بطاعة الإمام وتقليده، والتباعه ، وكان في ذلك تجريد عن الفوضى والإفتئات ، وعن اتباع الهوى ، والإنسياق مع الراغبات ، فلا تقدم عن الإمام ولا تخلقف عنه ، ولا يسمح لله بالبقاء في هيأة واحدة ، مها وجد فيها لذة ، ومها حداثته نفسه بالبقاء فيها ، والزيادة منها ، فروح الصلاة إنما هو طاعة الله وامتثال ما أمر به ومحاكاة الرسول وتقليده في عبادته : « صلوا كا رأيتموني أصلي (٣) ، واتباع الإمام في حركاته

<sup>(</sup>١) « أنظر باب العلامات بين يدي الساعة » و « أبواب صلاة الخسوف » في الصحاح .

 <sup>(</sup>٢)رواه عبد الله بن مسعود عن النبي صلى الله عليه وسلم ، « أخرجه البخاري ومسلم ».

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري « في باب الاذان للمسافر اذا كانوا جماعة » .

# وسُكُنَاتُه ، وفي انتقالاته وتقلباته : ﴿ إِنَّا جِمَلَ الْإِمَامُ لَيُؤْتُمُّ بِهِ (١) ﴾

والمساجد تتجلى فيها عظمة الله ، فلا عظمة لمخلوق ، والإختصاص لعظم أو كبير ، وهو مكان مُشاع يتساوى فيه الحر" والعبد، والحاكم والمحكوم ، والغني والفقير فهو « كمنى » « مناخ من سبق (٢) » والإسلام لايعرف تلك الإمتيازات التي لم تكن إلا من بدع الملوك والأمراء بعد عصر الصحابة رضي الله تعالى عنهم ، ولا تقد م ولا امتياز في المساجد إلا على أساس العلم ، والحظ من القرآن والفقه والتقوى ، وقد قال رسول الله عليه الله منسكم أولو الأحلام والنهى ثم الذين يلونهم. ثلاثاً ١٠٠٠)

# الجماعة ، أهميتها وفضلها :

وشرعت الصلاة المفروضة بالجماعة ، وهي طبيعة الصلاة المشروعة في الإسلام ، ووضعها الصحيح ، « واركعوا مع الراكعين (١٠) » ولذلك داوم عليها الرسول عليه وأصحابه مداومة شديدة ، حتى كأنها جزء من الصلاة ، ولم يتركها حتى في مرضه الذي مات فيه ، وقد جاء في صحيح البخاري ، (عن عائشة رضي الشعنها ) : « ثقل النبي عليه ، فقال ، أصلى الناس ؟ قلنا ، لا ، هم ينتظرونك ، يا رسول الله ، قال ، ضعوا لي ماءاً في الخضب ، ففعلنا فاغتسل ، ثم ذهب لينوء فاغمي عليه ، ثم أفاق ، فقال ، أصلى الناس ؟ قلنا ، لا ، هم ينتظرونك قال : ضعوا لي ماءاً في الخضب ، ففعلنا ، فاغتسل ، ثم ذهب لينوء فأغمي عليه ، ثم أفاق ، فقال ، أصلى الناس ؟ قلنا ، لا ، هم ينتظرونك ، قال ، ضعوا لي ماءاً في الخضب ، ففعلنا ، فاغتسل ، ثم ذهب لينوء فأغمي عليه ، ثم أفاق ، فقال ، أصلى الناس ؟ قلنا ، لا ، هم ينتظرونك ، قال ، ضعوا لي ماءاً في الخضب ، فاغتسل ، ثم ذهب لينوء ، فأغمي عليه ، ثم أفاق ، فاقت ، فاغتسل ، ثم ذهب لينوء ، فأغمي عليه ، ثم أفاق ،

<sup>(</sup>١) رواه مسلم عن أنس بن مالك ، ( باب اثنام الماموم بالامام ) .

<sup>(</sup>٢) اخرجه الترمذي عن عائشة ام المؤمنين رضي الله عنها مرفوعاً ،

<sup>(</sup>٣) رواه مسام ( في كتاب الصلاة ، « باب تسوية الصفوف » ورواه ابو دواد والنسائي ) .

<sup>(</sup>٤) سورة البقرة ـ ٣٤ .

وكان الصحابة رضي الله تعالى عنهم من أشد النتاس إلتزاماً لهذه الجماعة ، يقول عبدالله بن مسعود : « ولقد كان الرجل يؤتى به يهادى بسين الرجلين حتى يقام في الصف (٢) وفي رواية عنه « رأيتنا وما يتخلف عن الصلاة إلا منافق ، قد عُم نفاقه ، أو مريض (٣) » وقد كان رسول الله على الإنكار على من كان يتغيب عن الجماعة ، ولا يشهد الصلاة مع المسلمين ، وقد جاء في الصحاح ، كان يتغيب عن الجماعة ، ولا يشهد الصلاة مع المسلمين ، وقد جاء في الصحاح ، عن ابي هريرة رضي الله عنه ، « ان رسول الله على فقد ناساً في بعض الصلوات، فقال : « لقد همت أن آمر رجلا يصلي بالناس، ثم أخالف إلى رجال يتخلفون عنها ، فآمر بهم فيحر "قون عليهم بحزم الحطب (١٠) »

## بعض حكم الجماعة ، ومصالحها وبعض آدابها :

وفي الجماعة حكم دقيقة ومصالح عظيمة للمسلمين ، منها: ما هي اجتاعية وخلقية كالوحدة والإجتاع ، والتعاون والتعارف ، وقد بحث عنها علماء الإسلام ، وحملة الأقلام ، وأفاضوا فيها ، ومنها : ما هي أدق ، ولم يفطن لها كتير من الباحثين ، والكتباب العصريين (٥) ،

منها: أن لاجــتاع المسلمين راغبين في الله ، راجــين ، راهبين ، مسلّمين وجوههم إليه ، خاصية عجيبة في نزول البركات ، وتد لي الرحمة ، وهذا هــو

<sup>(</sup>١) حديث متفق عليه .

<sup>(</sup>۲) رواه مسلم وابر داود والنسائي .

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم في صحيحه .

<sup>(</sup>٤) رواه مسلم في وبابخضل الصلاة يجاعة وبيان التشديد في التخلف عنها، والحديث في الصحاح.

<sup>(</sup>ه) اقرأ البحث الدقيق العميق في « اسرار الجماعة ومصالحها » وشرح ما ورد فيها من الاحاديث ، والاخبار في الجزء الثاني ، من كتاب( حجة الله البالغة) ص ١٩ – ٢١ ( لحكيم الاسلام الشيخ احمد بن عبد الرحيم ولي الله الدهاوي ) .

السر" في دعاء الإستسقاء وجماعته ، وفي جمع الحج (١) » ومنها ، « التشجيع على العمادة والمحافظة على الصاوات ، والتنافس في إحسانها ، وإتقانها ، والإكثار منها ، وإصلاح ما قد يطرأ عليها من فساد أو من خلل للإنفراد أو الجهل ، وتعليم ما فات من أحكامها وآدابها ، وأذكارها وقراءتها ، والتأسي بالعلماء الفقهاء ، والعباد المخلصين . ومنها: أن إخلاص بعض المخلصين ، وإخباته وخشوعه ، يؤثر في الجماعة كلها ، ويوقظ النفوس الخامدة ، ويحر "ك الهمم الفاترة ، وقد يكون سببا في قبول عبادة الجميع ، والغض عما فيها من ضعف أو خلل أو يقصير ، وذلك شيء لايخالف المعقول أو المنقول ، فأهل الإخلاص والخشوع ، قوم لايشقى بهم جليسهم .

وقد كان رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم شديد الإهتام بتسوية الصفوف، شديد الإنكار على الإخلال بها ، والتفريق فيها ، إذ لا تتحقق فوائد الجاعة ولا تكتمل إلا بالمحافظة عليها ، وقيام المسلمين فيها ، كالبنيات المرصوص ، ولأن الصلاة والجاعة تربية للحياة كلها ، فمن لم يحسن القيام بها لم يحسن شيئاً من عمل الدنيا والآخرة ، وقد روى أنس بن مالك عن النبي عليه ، قال : « سو وا صفوفكم ، فيان تسوية الصفوف من إقامة الصلاة (٢) » وعن النعان بن بشير ، قال : « كان رسول الله عليه ليسو ي صفوفنا حتى كأنما يسو ي بها القداح ، حتى قال : « كان رسول الله عليه ليسو ي صفوفنا حتى كأنما يسو ي بها القداح ، حتى رأى انا قد عقلنا عنه ، ثم خرج يوما ، فقام ، حتى كاد أن يكتبر ، فرأى رجلا بادياً صدره من الصف ، فقال : [ عباد الله لتسوّن صفوفكم أو ليخالفن الله بين وجوهكم (٣) ].

## الجمعة ، مكانتها وخصائصها :

وشرعت صلاة يوم الجمعة ، واتخذت لها آداب ، وزيادات وتحريضــات ،

<sup>(</sup>١) مقتبس من كتاب ( حجة الله البالغة ) بتمديل يسير ٠

<sup>(</sup>۲) رواه البخاري ومسلم . (۳) رواه مسلم.

وخصائص ، تزيد في جلالها وفخامة شأنها ، وثورث الإهتام بها ، وتساعد على الإنتفاع بها ، في العبادة والتقرب إلى الله وجمع شمل المسلمين ، والتعاون على الله "والتقوى ، وقد جاء في القرآن الكريم : « يا أيها الذين آمنوا إذا نودي المصلاة (۱) ، من يوم الجمعة فاسعوا إلى ذكر الله وذروا البيع ذلكم خير لكم إن كنتم تعلمون » (۱) وقد ورد في الحديث : « من ترك ثلاث جمع تهاوناً بها طبع الله على قلبه (۱) » وجاء : « لينتهين "اقوام عن ودعهم الجمعات ، او ليختمن الله على قلوبهم ، ثم ليكو أن من الغافلين (١) » وقال : « لقد همت أن آمر رجلا ليصلي بالناس ثم أحر "قعلى رجال يتخلفون عن الجمعة ، بيوتهم (٥) »

وشرع فيه الإغتسال واستعال السواك والتطبيب والنظافة الزائدة وشرعت الخطبة ، ولم تكن خطبة الذي عليه تقليدية ، لا حياة فيها ولا روح ، ولا رسالة فيها ولا توجيه ، بل كانت متصلة بالحياة وبالواقع كل الإتصال ، يقول جابر رضي الله تعالى عنه : وكان النبي عليه إذا خطب ، احمرت عيناه ، وعلا صوته ، واشتد غضبه حتى كأنه منذر جيش ، يقول ، صبحكم ومساكم (١) قال العلامة ابن القيم في زاد المعاد : و وكان يعلم اصحابه في خطبته ، قواعد الإسلام وشرائعه ، وكان يأمرهم وينهاهم في خطبته اذا عرض له أمر أو نهي (٧) ويقول منتقداً للخطباء المتأخرين : و ثم طال العهد ، وخفي نور النبوة ، وصارت الشرائع والأوامر رسوما ، تقام في غير مراعاة حقائقها ومقاصدها ، فاعطوها صورها ، وزينوها بما زينوها به فجعلوا الرسوم والأوضاع سننا لا ينبغي

<sup>(</sup>١) هو الاذان الذي يتقدم الحطبة، أذ كان هو الاذان الوحيد في عهد النبي صلى الله عليه وسلم ، وفي خلافة الي بكر وعمر ، فلما كان عهد عبات ، وكثر الناس وانتشروا ، زاد الاذان الاول ، وارتضاه الصحابة والمسلمون وجرى العمل به في الاعصار والامصار ، اقرأ تفسير الآية ، في كتب التفسير وراجم ( زاد الماد ) .

<sup>(</sup>٧) سورة الجمة ـ ٩ . (٣) لأصحاب السنن . (٤) رواه مسلم والنسائي .

<sup>(</sup>ه) رواه مسلم في صحيحه . (٦) رواه مسلم والنسائي. (٧) زاد المعاد ـ ج١ص٥١١ .

الاخلال بها وأخلُثوا بالمقاصد ، التي لا ينبغي الاخلال بها ، فرصعوا الخطب بالتسجيع والفقر ، وعلم البديع ، فنقص ، بل عدم حظ القلوب منها ، وفات المقصود بها (١) ،

ورغم ان خطبه كانت واقعية دافقة بالحياة والنور ، والتأثير ، لم تكن طويلة ملة ، شأن خطباء الجوامع اليوم ، ومحاضراتهم الطويلة ، التي يتبارون فيها ، ويتناولون فيها المباحث المحلية المؤقتة ، التي تقبل المناقشة والجدل الكبير ، وتثير إنكار كثير من المستمين ، وامتعاضهم ، وتفقد الخطب والجوامع ، قدسها وجلالها ، ونزاهتها ، بل كانت كسائر كلامه قولاً فصلا ، لا فضول فيه ولا تقصير ، يقول جابر بن سمرة رضي الله تعالى عنه : «كانت صلاة النبي عليا قصداً ، وفيرواية: قصداً ، وخطبته قصداً ، يقرأ بآيات من القرآن ويذكر الناس (٢) » وفيرواية: «كان عليا لله للوعظة يوم الجمعة ، إنما هن كلمات يسيرات (٢) »

وأمر الناس بالإنصات إلى الخطبة لتحصل الفائدة المقصودة في جو هادى، خاشع ، تغشاه السكينة والوقار ، ولأن الموقف موقف العبادة ، لا موقف الخطابة فحسب ، فأمر بالإنصات إلى الخطيب ، وشد"د في ذلك حتى نهى عن منع الجليس عن الكلام ، لأن الناس إذا تو"لوا ذلك ، حدث تشويش وضوضاء ، فورد في حديث : « من قال يوم الجمعة لصاحبه : أنصت ، فقد لغا (١٠) »

وطبيعة الجمعة ، ومقتضى المصالح التي 'قصدت ، أن تكون في مسجدواحد في المدينة ، أو في أقل عدد ممكن من المساجد (٥) ، إذا اتسعت المدينة وانتشرت أطرافها ، واستبحر عمرانها لدفع الحرج ، ليجتمع المسلمون في مكان

<sup>(</sup>١) زاد المعاد \_ ج١ ص ١١٥.

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم وأصحاب السنن . ﴿ (٣) رواه مسلم وأصحاب السنن

<sup>(؛)</sup> رواه أبو داود عن علي بن أبي طالب موفوعاً .

مرة وأحدة في كل أسبوع ، فيكون ذلك أدعى للإئتلاف والإتحساد وأبعد عن التحريف والفساد ، وقد تهاون المسلمون في ذلك تهاوناً عظيماً ، يكاد يفقد الجمعة جلالها وروعتها وتأثيرها وقوتها .

### الجمعة ميزان الاسبوع :

والرجل المشغول المسؤول المرهق بتكاليف الحياة ، وحقوق الأسرة ، يحتاج إلى يوم تتحرك فيه همته ، ويتفرغ فيه باله للعبادة والقربات ، وإجلاء صدأ القلب وتصقيله ، فيسري نوره في سائر الأيام ، وتعيش في كنف هذا اليوم ، وفي ظله ، وكان ذلك يوم الجمعة في الأسبوع ، وليلة القدر في رمضان ، ورمضان في سائر الشهور (١١) ، وقد أحسن العلامة ابن القسم في قوله ، وهو يشير إلى هذه النكتة :

« إنه [أي يوم الجمعة] اليوم الذي يستحب ان يتفرغ فيه للعبادة ، وله على سائر الأيام مزية بأنواع العبادات واجبة ومستحبة ، فالله سبحانه جعل لأهــل كل ملة يوماً يتفرغون فيه عن أشغال الدنيا ، فيوم الجمعة يوم عبادة ، وهو في الأيام كشهر رمضان في الشهور ، وساعة الإجابة فيه كليلة

حـــرواية عنالإمام أبي حنيفة ، وبه قالالشافعي ، فإنه لوجاز التمدد، لما كان واحد منها جامعًا للجماعات ، قال الإمام محمد ، ورواه عن الإمام أبي حنيفة ، وهذه الرواية هي المحتارة وعليه الفتوى ، أنه يجوز تمدد الجمعة مطلقاً اثنين أو أكثر ».

<sup>(</sup>١) وقد أصبحت الجمة في بعض نواحي الهند، وخصوصاً في القرى، ولعلها كذلك في كثير من بسلاد الإسلام، هي الرابطة الرحيدة بين الفلاحين وأهل المهم، وبتجيأون للصلاة ويعوفون شعائر الإسلام وشرائعه، ويتجدد فيهم الشعور بإسلامهم، والإعتزاز به، فيمتصمون به عن أن يكونوا فريسة الردة، ودعوات الإنسلاخ عن الإسلام، أو دعوات الجاهلية كالرئنية وغيرها، فلولا الجمعة واجتاعاتها ومقدماتها، لذاب عدد كبير من المسلمين، في المجتمعات الجاهلية، التي يعيشون فيها، وافترستهم الدعوات التي تكتسح بيئتهم، ونسوا انهم مسلمون، لذلك توسع بعض علماء الحنفية المتأخرين في صلاة الجمعة في القوى في هذه المبلاد، ولا يضايقون فيها مضايقة فقيهة شديدة نظراً إلى هذه المصالح.

القدر في رمضان ، ولهذا من صبّح له يوم جمعته وسُلِم ، سلمت له سائر جمعته ، ومن صحت له حجته وسلمت ومن صحت له حجته وسلمت له ، صح له رمضان وسلم ، سلمت له سائر عمره ، فيوم الجمعة ميزان الاسبوع ، ورمضان مسيزان العام ، والحج ميزان العمر ، وبالله التوفيق (١) ،

# صلاة العيدين ، وامتيازهما الإسلامي :

أعتبرت الأعياد في الشعوب والأمم ، وفي الملل والنحل ، أيام حريبة وانطلاق ، ومواسم لذة ومتعة ، واتسمت «من غيير استثناء تقريباً » عند أهلها بخلع العذار وطرح الحشمة والوقار ، والإسراف في اللهو والتسلية ، حتى أصبحت مناقضة للعبادات ومفهومها ، بعيدة عن كل جيد ورزانة ، وخشوع وعدادة .

ولكن بالمكس من ذلك ، صبغ العيدان وعيد الفطر وعيد الاضحى » اللذان شرعافي الإسلام استجابة للغريزة الإنسانية ، وتسليماً للأمر الواقع (٢) ، بالصبغة الدينية الروحية ، فشرعت صلاة العيد بتكبيرات زائدة وخطبة بعدها، وسن الإكثار من التكبير قبل الصلاة وفي الطريق ، وصدقة الفطر قبل صلاة عيد الأضحى .

وكان الأصل أن تقوم في مكان واحد في البر"ية ليجتمع المسلمون مرتسين في السنة ، شأنهم كل أسبوع في الجمعة ، ولكن تهاون المسلمون في ذلسك ، وأصبحت صلاة العيد تقام في كل مسجد كبيروصغير ،وضُعف تأثير هذهالصلاة، ومقاصدها ، يقول العلامة ابن القديم :

<sup>(</sup>١) زاد المعاد ج١ ص ١٠٦ .

<sup>(</sup>٢) عن أنس ابن مالك، قال : قدم النبي صلى الله عليه وسلم المدينة، ولهم يومان يلعبون قيبها ، فقال : ما هذان اليومان ? قالوا : كنا نلمب فيهما في الجاهلية ، فقال وسول الله صلى الشعليه وسلم : « قد أبدلكم الله بهما خيراً منهما : يوم الاضحى ويوم الفطر » ( رواه أبو داود).

«كان عَلِيْكُ يصلي العيدين في المصلى الذي على باب المدينة الشرقي ، وهــو المصلى الذي يوضع فيه محمل الحاج ، ولم يصل العيد بمسجده إلا مرة واحدة ، أصابهم مطر ، فصلتى بهم العيد في المسجد – إن ثبت الحديث وهو في سنن أبي داود وان ماجه – وهديه كان فعلها في المصلى دائماً (١) »

ويقول شيخ الإسلام ولي الله الدهلوي وهو يذكر حكمة تشريع العيدين ' وما شرع لها من إهتام :

د إن كل ملة لا بد لها من عرضة يجتمع فيها أهلها لتظهر شوكتهم وتعلم كثرتهم ولذلك استحب خروج الجميع حتى الصبيان والنساء ، وذوات الحدور، والحيض، ويعتزلن المصلى ويشهدن دعوة المسلمين ، ولذلك كان النبي عَيِّلْتُهُ يُخالف في الطريق ذهاب ، وإياب ، ليطلع أهل كلتا الطريقين على شوكة المسلمين (٢) »

# 

وقد كان للجمعة والجماعة ومحافظة المسلمين عليها في الأمصار والأقطار فضل كبير ، في سلامة هذا الدين ، وسلامة الشريعة الإسلامية ، والأوضاع الدينية ، وبقائها على ما تركها عليه رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم ، واصحاب ، وأبعد ها عن تحريف المحر"فين وعبث العابثين ، فلو كان المسلمون – أعادهم الله عن ذلك – تركوا الجمعة والجماعة ، وانفردوا بعباداتهم وصلواتهم في بيوتهم ، وقاموا بها منفردين منعزلين، مو "زعين مشتتين، لحشرفت هذه الصلوات و مُسخت مسخا كبيراً ، أو فقدها أصالتها ووضعها الأول ، وتنو ع المسلمون فيها ، وصاروا فيها فرقاً وأقساماً ، كاكانوا في كثير من مظاهر حياتهم المدنية ،

<sup>(</sup>١) زاد المأد ج١ - ص ١١٩٠

<sup>(</sup>٢) حجة الله البالغة ج٢ - ص ٢٣

وآدابهم الاجتماعية ، وكانت للصلاة أنماط ونماذج ، محلّية وفردية ، كما كانت اليهود والنصارى ، وكما هو معلوم وشائع في مذاهب الهند وطوائفها الدينية ، فقد كانت هذه الجماعة عاملاً كبيراً من عوامل وحدة المسلمين في العبادات ، وأحكام الدين من التحريف (١١).

# « الصلاة » في الديانات الأخرى :

وقبل أن نتقد م في الحديث عن أنواع «الصلاة الإسلامية » الأخرى ، وسماتها وملاعها ، وأثرها في النفس والحياة يحسن بنا أن نلقي نظرة فاحصة على «الصلاة »في الديانات التي سبقت الإسلام ، وظلتت تعاصره إلى يومنا هذا ، ونتعرف بفكرتها ومفهومها ، وحقيقتها ،عند هذه الديانات وأصحابها ، ووضعها وهيئتها ، وأحكامها وآدابها بقدر الإمكان ، فقد يكون الوصول إلى حقيقتها ولبابها ، في زحمة من الأقوال والآراء ، والتفاسير ، وكسترة من القياس والتخمين – وتقديم صورة كاملة ، واضحة القسات والملامح لها ، كا استطعنا ان

<sup>(</sup>١) الفكرة مفتبسة من كتاب حجة الله البالغة ، للإمام ولي الله الدهلوي .

<sup>(</sup>٢) للستة إلا النسائي واللفظ للبخاري .

<sup>(</sup>٣) رواه مالك ، والبخاري ، والترمذي ، والنسائي .

نفعل ذلك بسهولة في صفة الصلاة الإسلامية وتصويرها ، تصويراً صادقاً دقيقاً ، أمراً عسيراً جداً ، أو ضرباً من المستحيل ، ولا بد" من ذلك للدراسة المقارنة ، والحكم العلمي الصحيح ، ولتقدير قيمة الإسلام ، وما جاء به من آداب وأحكام ، وكيف بقي هذا الدين بعيداً على مر" العصور والاحقاب ، وعلى تنو"ع من الشعوب والامم التي دانت به عن كل تحريف وتصرف ، محافظاً على وضعه النقي" الأصيل .

#### الصلاة عند اليهود:

إن تاريخ تشريع الصلاة وأحكامها ، وهيئتها ووضعها ، يكتنفه الشيء الكثير من الغموض ، في تاريخ اليهود وديانتهم ، يصعب معه عرض صورة واضحة واحدة للصلاة ، في جميع العصور والأجيال ، وقد تطورت فكرتها وتشريعها تطوراً عظيماً ، على مر الأيام والأحداث « بخيلاف الصلاة في الإسلام » ، وتناولها الإصلاح والتجديد ، وهي لا تزال خاضعة بطبيعة الحال ، لعوامل التجديد والتطوير ، فيصعب على الباحث ، أن يهتدي إلى وضعها الأصيل القديم المواحد ، الذي كان عليه أنبياء اليهود وأحبارهم ، وفقهاؤهم ، في أقدم العهود ، وهنا نقدم خلاصة بحث لعالم يهودي كبير ، هو استاذ لمادة الديانة اليهودية وشريعتها ، في كلية عبرية كبيرة ، في الولايات المتحدة الأمريكية ، اليهودية وشريعتها ، في كسرة ، في الولايات المتحدة الأمريكية ،

« رغم أنه لم يرد في التوراة أمر صريـــح بالصلاة ، لأن وضع العبادات التقليدي" في العهد القديم ، كان محصوراً في الذبائح والقرابين (٢) ، مع ذلك قــد

<sup>(1)</sup> Samuel S. Cohon, Professor of Gewish Theology At The Hebrew Union College, Cincinnati, Ohio,

اعتبروا الدعاء والصلاة وسيلة للتقرب إلى الله ، إن أنبياء اليهود أحياناً نعوا على نظام القرابين الطقسي ، وعاشوا حياة الإلتجاء والإنابة ، وإن النبي و إرميا » كان يلتجىء أحياناً إلى التوبة والإستغفار ، والتذلل لله ، فراراً من أشغال الحياة الشاقة ومتاعبها ، وقد أوصى اليهود المنفيين في « بابل » بأن يوطنوا نفوسهم على استحضار الله تعالى ، والقرب منه ، عن طريق الدعاء والعبادة ، وقد استمر على ذلك مؤلفو سفر المزامير ، وإن تدينهم وورعهم ، هو الذي كون الصلاة اليهودية الفردية والجاعية ، وصاغها صياغة خاصة » .

لقد استنبط أحبار اليهود الذين بحثوا عن أساس للصلاة في التوراة ،مفهوم الصلاة من آية وردت في سفر التثنية تقول :

« وتحبُّه وتعبد الرُّب إلهك من كل قلبك ، ومن كل نفسك » « ١٠\_١٠» .

وتدلّ الكلمات العبرّية التي وردت في معنى الدعاء والعبادة ، على ماكانت عليه الصلاة عند اليهود ، وماذا تعني ، وإن أشهر هذه المصطلحات ( Tephillah ) وقد ترجمها « جولد تسهر » بالإبتهال الى الله كحاكم ، والإستسلام له .

لقد أصبحت الصلاة ثلاث مرات (عند الفجر ، وفي الظهيرة ، وعندغروب الشمس ) في اليوم ، والتي كانت من شعار المتدينين الأنقياء في عهد الهيكل ، نظاماً مشروعاً للصلاة الفردية والإجتاعية في عهد الأحبار ، قمد اعتبرت أوقات هذه الصاوات الثلاث ، وأساليبها ، وأساليب يوم السبت ، وصلاة الهلال

حسالحيرات ، وإقام الصلاة، وإيتاء الزكاة وكانوا لنا عابدين » وجاء في سورة مربم قول عيسى عن نفسه : « وجعلني مباركا أينا كنت ، وأوصاني بالصلاة والزكاة مادمت حياً » وجاء في سورة آل عمران: « يامريم اقنتي لربك اسجدي واركمي معالراكمين » ويظهر أن اليهودقد أضاعوا الصلاة، وتهاونوا فيهامن العهد القديم المبكر ، فقد جاءفي سورة مربم « أولئك الذين أنعما شعليهم من النبيين من ذرية آدم ، وبمن حملنا مع فوح ، ومن ذرية ابراهيم واسرائيل ، وبمن هدينا واجتبينا ، اذا تتلى عليهم آيات الرحمن خروا سجداً وبكياً . فخاف من بعدهم خلف أضاعوا الصلاة ، واتبعوا الشهوات ، فسوف يلقون غنا »

الجديد ، وصلاة الأيام المقدّسة المضافة ، وصلاة يوم الكفارة الخاصة ، تعدل الذبائح والقرابين العمومية في عهد الهيكل .

إن نظام العبادة التقليدي عند اليهود ، يأمر بفصل الإناث عن الذكور ، في الصلاة ، ويقوم على تغطية الرأس وإحنائه (١٠) وعلى القيام في صاوات خاصة ، ويتأخر المصلي ثلاث خطوات إلى الوراء ، عند تلاوة « عميداه » ، وفاتحة سفر الحذقيل .

أما في صلاة الصبح في أيام الأسبوع ، فينبغي للمصلتي أن يرتدي مُلاء خاصة ، ويربط التعويذات « فلقطير » بالذراع الأيسر والرأس ، ولا بد من ذلك لكل من يتجاوز الثالثة عشرة من السن من الذكور ، أما في يوم الكفارة ، في فيستعملون الطيلسان الأبيض « الذي يستعملونه في الكفن بعد الموت » ولا تفرق الشريعة اليهودية بين الأثمة وعامة المصلين في الصلاة ، وتقول إنهم متساوون أمام الله .

إن الطبقة المتجددة في اليهود ، عنيت بالموسيقى في العبادة عناية خاصة ، وقد اختارت لكل صلاة ألحاناً خاصة ، ونغات مخصوصة ، حتى تكون هذه العبادة أوقع في النفس ، وأعمق تأثيراً . إن اليهودية المجددة التي ألحت على الذوق والجال قد قللت قيمة حركات الجسم المنبعثة ، وألفت نظام صفوف الذكور والإناث ، المنفصل بعضها عن بعض ، وألفت تغطية الرؤوس ، واستمال الأردية ، ولما كانت الجماعة المتجددة ، اقتصرت على صلاة يوم السبت والأيام المقدسة ، فأصبح تقليد ربط التعاويذ لا حاجبة إليه ، وأصبح القيام والسكوت ، وإحناء الرؤوس في بعض الأحيان محدوداً شاذاً في مناسبات خاصة .

<sup>(</sup>١) يظهر أن الصلاة عند اليهود لم يكن فيها سجود ، وقد اكتفى القرآن في ذكر صلاتهم بالركوع فقط : فقال : « واركمي مع الراكمين» .

إن ضم الغناء والموسيقى إلى الصلاة اليهودية ، قد جنى على أهم أجزاء الصلاة ومقاصدها جناية كبيرة ، وقد تجرد اليهود المتجددون ، واليهود المحافظون بطريق سواء عن روح العبادة ، وهو الخشوع ، والإقبال إلى الله بالقلب والقالب في عباداتهم ، بسبب التلحينات التي وضعها البارعون في فن الموسيقى والغناء من غير اليهود ، والتي طغت على الهياكل اليهودية ، ومناهج عباداتها بشكل فظيع (۱) ».

ويزيد ما جاء في «دائرة المعارف اليهودية» في مقال : « الصلاة عند اليهود » ما قد مناه وضوحاً وتفصيلاً في بعض الجوانب ، نلتقط منه بعض التفاصيل :

« وبناء على ما أمر اسرائيل بالإستعداد اللازم للقاء ربة » كان اليهود يقومون باستعدادات خاصة قبل الصلاة ، فقد كان الصالحون القدامى منهم يبذلون فيها ساعة كاملة ، وكاكان من اللازم ، أن يغسلوا الجسد قبل الصلاة بحيطة بالغة ، ويرتدوا ملابس ملائمة للصلاة إمتثالاً لأمر النبي عزرا .

«دعاء الصلاة ، يُقرأ قامًا متوجها إلى الأرض المقدّسة ، ولذلك دُعي باسم «عمداه».

ولا ينبغي للمصلتي أن يصعد على 'صفة ، بل يجب عليه أن يصلتي في مكان هابط ، ولتكن الاقدام متصلة بعضها ببعض ، ومستقيمة ، كا تفعل الملائكة ، ويلزم على المصلتي أن يمد يديه ، ويرفعها إلى « الحاكم المقدس» وأن يكون خافض الطرف ، متعلق القلب بالأعلى ، يركع خلال التحميد والتمجيد ، ويقوم باسم الله .

ويتأخّر المصلتي بعد «عميداه» ثلاث خطوات ، ثم يميــل يمينا ويساراً ، ويشبه عمله هذا بعادة الإستئذان من الملوك في الزمن القديم .

Judvism, A, way of Life Page: 298, 316-to -318- And-358- to - 360, (1)

الصلاة بالجماعة ، إنما تؤدى مع عشرة أفراد بالغين على أقل تقدير ، وتأدية الصلاة في مكان عام، محمودة للغاية ، وهي واجبة على الرجال والنساء ، وممنوعة للنات والفتمات .

إن تأليف أدعية الصلاة والتحميد والتمجيد 'ينسب إلى ١٢٠ رجلاً صالحاً في عهد ثمانين نبياً ، ولا 'يدرى أن أدعية الصلاة ابتدأت بتعليم الناس إياها شفوياً ، أم سجلت في الكتب ، وقريدت بالكتابة ، ويبدو أن الناس كانوا محفظونها إلى مدة طويلة ، ويرد دونها شفوياً ، ولعل الامر ظل هكذا ، الى عهد Geonic .

تكفي صلاة واحدة في طول النهار ، كما يقول الإمام المجتهد Johannah ولكن أئمة اليهود الآخرين يسمحون بثلاث صلوات في طول النهار ، وأربع في أيام الصوم .

أما الإمام «صموئيل» فيقول: « إن صلوات النهار الثلاث تتصل بتغيرات النهار الثلاثة ، عند طلوع الشمس ، وفي الظهيرة ، و عند غروبها(١) »

# الصلاة عند المسيحيين الكاثوليك الرومان:

قد كان أول تأليف للصلاة المسيحية في القرن الرابع ، في مجمع نيقا(٢) ، ولا يزال المجلس الفاتيكاني 'يحدث فيه تعديلات ، ويُصدرها إلى العالم المسيحي الكاثوليكي، وكذلك نظام الكنائس الرئيسي يستطيع أن 'يحدث فيه تغييرات،

#### Jewish Encyclopaedia (1)

<sup>(</sup>٢) يرجع كاتب مقال « الصلاة عند المسيحين» في «دائرة ممارف الأديان والأخلاق» أن السيد المسيح كان يشارك اليهود في صاواتهم ويحضر عبادة الهيكل ، وكذلك كان يفعل أئمة المسيحية القدامى، وكانت العبادة المسيحية، تقوم على تلك العبادة التي نشأ عليها الجيل المسيحي الأول ، وأن الكنيسة المسيحية لم تقطع صلتها باليهودية ، وإغسا اليهودية ، هي التي فصلت الكنيسة المسيحية .

وإلى القارىء نموذج الصلاة الطقسية التقليدية ، في الكنيسة الكاثوليكية (١)

يدخل القِس (الإمام) في الكنيسة ، فيقوم له الحاضرون تعظيماً ، ويقول ( ناوياً للصلاة) باسم الآب، والإبن، وروح القدس، أُصِل إلى مذبح الكنيسة، وهنا يدور الحوار بين الإمام والجماعة في تقديس الله والثناء عليه .

ثم يتقدم الإمام باعترافه بالذنوب والخطايا ، ويقول وإنني أشهد الله القدير ، وأشهد مريم المباركة العذراء ، دائما ، والملك الكريم ميكائيل ، ويوحنا المعمد ، ورسل الله المباركين بطرس ، وبولس ، وجميع القديسين ، وجميع الاولياء المسيحيين ، وأشهدكم أيها الإخوان ! وأعترف بأنني اقترفت ذنوبا فكرية ، ولسانية ، وعملية ، لا تعد ولا تحصى ، أنا صاحبها ، وأنا المسئول عنها وحدي ، لذلك أسأل مريم العذراء المباركة ، وميكائيل المبارك ، الملك عنها وحدي ، ويوحنا المعقد المبارك ، ورسل الله المباركين بنطرس وبولس، وجميع القديسين ، والاولياء ، وأسألكم أيها الإخوان ! أن تدعوا الله مالك الملك لي ».

وتدعو الجماعة له ، ويقول الإمسام « آمين» ثم تردّد الجماعة نفس عبارة الإعتراف، وطلب الدعاء، ويجيبها الإمام بالدعاء، وتقول الجماعة « آمين » ثم يدور حوار بين الإمسام والجماعة في الدعاء، وطلب الرحمة، والامن والمغفرة للجميع .

ثم يرتقي الإمام المذبح، ويتاو دعاء الاتينيا يسأل الله فيه ، أن يمحو الخطايا ويغفر الذنوب ، ويتوسل بالسيد المسيح وبالقد يسين والاولياء الذين تضم الكنيسة آثارهم ، ثم يقول الإمام ، يا الله إرحمنا، ويقول الإمام يا عيسى المسيح

<sup>(</sup>١) في ضَوء آخر نشرة اصدرها الجملس الفاتيكاني عند كتابة هذه السطور ، عنوانها : (Stpaul publications) سلسة (The Sacrifice of The Mass)

إرحمنا ، وتقول الجماعة، يا عيسى المسيح إرحمنا ، يقال ذلك مرتين ، ويعود الإمام ، فيسأل الله الرحمة .

أما الحد والثناء ( Gloria ) الذي يُتـــلى في الكنيسة في أوقات العبادة ، في في الحنيسة في أوقات العبادة ، فيشتمل على كلمات الحد والثناء ، وتتكرّر فيه كلمات الأب ، والإبن الوحيد ويتكرر فيه وصف المسيح بخروف الله، وبأنه يمحو خطايا العباد ، وبأنه يجلس على اليمين من الله ويتكرّر فيه طلب الرحمة منه وأنه يملك كل شيء ويعلو على كل شيء .

و تنلى قطعة من الكتاب المقدس ، يعينها القيس ، وتقوم الجماعة عند تلاوتها تعظيماً ، .

وتتميز الصلاة الأسبوعية في يوم الأحد في الكنيسة الكاثوليكية بخطبة يتقدم بها الإمام في موضوع يقتضيه الحال ، وتدعو إليه الضرورة ، وتجديد لكلمة الإيمان ، وقد جاء في هذه الكلمة وصف المسيح ، بأنه ابن الله الوحيد ، وأنه 'خلق من الله ، وأنه سابق لجميع الأزمان ، وأنه رب الأرباب ، ونور النتور ، وبأنه إله الحق ، وبأنه يشارك الأب في وجوده ، والذي و بجدت به جميع الأشياء ، وبأنه نزل لنجاتنا من الساء ، ووهنالك يخر الحاضرون على ركبهم ، ويجثون ، والذي ظهر في الشكل الإنساني بواسطة روح القدس ومريم العذراء ، وتشتمل هذه الكلمة على صفات المسيح الالوهية ، وعلى عقيدة والمعمودية ، وحشر الاجساد ، والحياة بعد المهات .

ويعقب الصلاة العشاء الرّابي ، والأصل فيه أن القاصدين إلى الكنيسة في الزمن القديم ، كانوا يحملون معهم الرغيف ، والحر ، «عصير العنب» ويقدمونها إلى المذبح ، فكان القِسّ يأخذ شيئًا من الحر ، ويلطتخ بها الحبز ، وكانوا يعتقدون أن هذه الحر والرغيف يتحولان دم المسيح ولحمه ، فالذي يتناولهما ،

يُعتبر أنه يحمل لحم المسيح ودمه ، والعشاء الربّاني تذكار للعشاء الاخير الذي تناوله المسيح في حياته ، أما الآن فيقوم مقام الخير والخبر نقود يقد مها القاصدون الكنيسة إلى القيس ، أما القسوس ، وأثمة الصلاة في الكنائس ، فلا بد لهم من هذا العشاء التقليدي في شكله الظاهر ، ويوز ع الخبز على الحاضرين .

ويُختم ذلك كله بدعاء وجيز ، وهنالك تنتهي الصلاة، وتنتشر الجماعة .

# الصلاة عند البروتستانت :

تشارك الصلاة في الكنائس البروتستانية « بقسميها النظامي « Methodist » والإنجليكاني « Anglican » الصلاة الكاثوليكية في أجزاء الإعتراف والتوبة والإستغفار ، وتجديد الإيمان ، وتوثيق العقائد الأساسية ، والحد والثناء ، والدعاء ، وتلاوة الإنجيل ، إلا أن أساليبها وصيغها تابعة لمناهج كنائسها المقررة ، وتتميز بأشياء .

إنها لا تستعمل اللغة اللاتينية مطلقا ، وثانيا أنتها صاغت الأدعية كلتها في أناشيد وترنيات تنفنتى بألحان مرسومة مقررة (١) ، وتتمييز بصمت يسود عند ذكر الله ، وتمياز كذلك بحذف عبارات صريحة سافرة ممعنة في تأليه المسيح، وتسويته بالله تعالى ، والتأميل والسكوت عند بعض الأدعية ، وهنا نموذج للدعاء الجماعي التقليدي :

وأيها الأب السهاوي ، أنت خلقتنا بحبتك ، وأبقيتنا بحبتك ، وإن حبتك سيُكملنا ، إننا نعترف بكل عجز أنتنا لم نحبتك بكل قلوبنا ونفوسنا ،

The Methodist Hymnal.

The Methodist Publishing House U.S.A.

<sup>(</sup>١) راجع على سبيل المثال:

وأنه لم يحب بعضنا بعضاً ، كما أحبّنا عيسى المسيح ، إن أرواحنا لا تزال فيها حياة ، ولكن أنانيتنا وأثرتنا أبعدتنا عنك ، إننا حرمنا نفوسنا روحك المقدسة ، وتفافلنا عن نصرتك وتأييدك ، اغفر لنا ما مضى لنا ، وأصلحنا فيا نحن فيه ، وأرشدنا بروحك فيا يستقبلنا ، حتى تتجلتى عظمة خلقك في نفوسنا ، وفي نفوس الخلق بواسطة عيسى المسيح الذي هو مولانا وملكنا .

أما الصلاة في الكنيسة الإنجليكانية ، فتتقدم العبادة أجراس تدّق إيذاناً بالصلاة ، وتُنتلى قطعة من الإنجيل ، وكلمة الإيمان كنشيد يغنسي به .

وفي مناسبات خاصة 'يحتفل بتقليد العشاء الرّبّاني ، ويعتقد التابعون لهذه الكنيسة أنتهم بإحياء هذه الذكرى يزكون نفوسهم ، ويقوّون أرواحهم(١٠).

أما (الصلاة) — أو العبادة بتعبير أصح — في الديانة الهندكية ، فسمتها البارزة الإضطراب الهائل في أساليبها ومناهجها ، وتقاليدها ، وأحكامها ، باختلاف الأقاليم والولايات ، والأزمنة والعصور ، والمذاهب والطوائف ، فيجد الباحث في ذلك نفسه في غابة كثيفة تكثر فيها الوهاد والنجاد ، وتلك سمسة العقائد والمبادى، والمناهج الدينية ، والتقاليد الشائعة في الهند، لذلك وجد كثير من المشر عين وعلماء الدين صموبة عظيمة في تعريف والهندوكي، دينياً وتحديده المنطقي الضابط .

فالعبادة المفروضة في الديانة الهندكية مضطربة اضطراباً عظيماً ، شديدة المرونة والسعة، متشتتة الأساليب والمناهج ، غامضة الحدود والشروط ، مبهمة في الأوضاع والأشكال، تنقصها الوحدة الشكلية ، والجامعة الإعتقادية ، لذلك

The Book of Common Prayer, The Church of India pakistan, إقراللتفصيل: (١) Burma and Ceylon, 1963,

قلتُها يجد الباحث صورة وأضحة كاملة لها في كتاب؛ أو بحث لـكاتب هندوكي من أساطين الفلسفة ، والشريعة، ولعل الصورة التي عرضها عالم هندوكي كبير، وآثرنا نقلها تمثل أكبر منطقة في الهند، وأعم أشكال العبادة، فيها .

يقول الأستاذ ( T.M.P. Mahadevan ) رئيس قسم الفلسفة في جامعة «مدراس» في كتابه «مجمل الديانة الهندوكية» ( Outlines of Hinduism ) وهو يتحدث عن نظام العبادة الطقسي في الديانة الهندكية :

« إن تماثيل «وشنو » وتجسداته ، وأصنام « شيو » و «شكتي » هي الأصنام المقبولة عند العامة ، التي تعبد في الهياكل والبيوت ، ولكن تماثيل « كرشن » في الشمال وتماثيل ( kartikaya ) في الجنوب ، التي لا تعسد ولا تحصى ، هي الأصنام الشعبية التي يؤثرها الدهماء من الهنادك ، إن العامة من الهنادك يؤمرون هذه الهياكل على اختلاف طبقاتهم ونحلهم ، ويشاهدون فيها الإله الواحد ، ويعبدونه .

إن الهندوكي يتلقى إلهه في بيته كضيف كريم، ويؤم الهيكل، وهو يحمل معه الفواكه والأزهار، ليقدمها إلى «ملك الملوك» رمزاً لحبته وإجلاله، ونظام العبادة هو في الحقيقة محاكاة التقاليد التي يقوم بها إنسان لضيفه الكريم، أو ملكه العظيم، فيرحب بإلهه، ويعين له مكانا المجلوس، ويغسل قدميه، ويقدم إليه الصندل، والرزم، كرمز الولاء والتقدير، ويقلت التمثال عقداً من خيوط، ويلطتخ جبينه بعجين الصندل، ويقدم له الرياحين، ويبخر العود، ويوقد له الشررج، ويديرها حوله، ويضع أمامه الطعام، ثم يقدم له التنبول (٢)،

<sup>(</sup>۱) كتاب متوسط في ۲۹۹ صفحة، نشرته مؤسسة (The Tana, limited,Bombay, India) عام ۲۰۹۱م، قدم له الأستاذ الكبير، رادا كرشنن، رئيس الجمهورية الهندية، وأثنى عليه.

<sup>(</sup>٢) ورقة ترفقها بعض المواد الحجرية التي نطيب الفم ، وتقدم إلى الضيوف .

ولمحرق السكافور ، ويقد أم إليه الذهب كهدية ، ويسمّى زهر الذهب ، وفي الآخير يودع الإله أو الآلهة .

يعامل الإله في الهياكل ، كا يعامل الملوك ، فيوقظونه بالموسيقى والأغاني، وبعد الإغتسال التقليدي يُكسى اللباس الملوكي ، ويحلتى بالحلى والرياحين ، وتدار حوله الأضواء المتفتنة ، ويقدم له الطعام في أوقات معينة ، ويجلس الملك المجلس الملكي كل يوم ، ويشرّف عباده بمشاهدته ، ويسمع شكاويهم ، ويشملهم بعطفه ، ونعمت ، ويخرج في جولة في موكب ملوكي ، في الأعياد والمواسم .

وتمثل هذه المسرحيّة الرّبانية الغامضة في جميع الهياكل في الهند ، لإغراء اولئك الذين لا يتخلصون من سبل الحياة الملتّة التي لا تؤدي إلاّ إلى منساطق الظلام الحالك . (١)

وهنا وصف آخر ، وتصوير لعبادة الهندكية ، بقلم مؤلف أوربي ، يطابق الوصف الأول، ويزيده وضوحاً وتفصيلاً ، يقول Louisrenon في كتابه «Hinduism»:

و رغم أن العصور القديمة ، لم تكن تعرف عبادة التأثيل ، ولكن مع تقدّم صناعة نحت الأصنام والتأثيل ، انتشرت عبادة عبادة التأثيل ، لقد أصبح مع الزمن نحت تمثال الإله أو الآلهة ، ونصبه في مقام مقدّس ، والنظر إليه ككائن حيّ ، وتدهينه بالزيوت تقاليد هامة .

إن مبدأ النشاط الديني الرئيسي هو العبادة ، وطريقته الشائعة في الأوساط الدينية أن والعابد، يرحب بالإله كضيف كريم ، فيغسله ويكسوه اللباس ، ويزيّنه ويطيّبه ، ثم يقدّم له الطعام ، وينشر حوله الزهور والرياحين ، ويحمل

Outlines of Hinduism, Page, 48—50 (1)

المصباح المشتمل أو الشمعة ، ويطوف حوله مغنياً مزّمراً ، وقد يخرج به في موكب فاخر يلفت الأنظار ، ويثير الإعجاب ، وهنا تلتقي الأساطير الدينية القديمة مع الأساطير الشعبية ، وهذه التقاليد تؤدى في شكل جماعي شعبي في المعابد ، لا يتخلس فيه الفرد عن واجبه الشخصي .

إن بعض الناس ، ولعل الكثرة الكاثرة من العامة ينظرون إلى التمثال كإله بنفسه ، وذلك ما يطلق عليه لفظ عبادة الأصنام ، وعند بعض الناس ، ليس التمثال إلا رمزاً لقيم خاصة ، وليست عبادة الأصنام وتقديسها إلا « تجسيماً » لهذه القيم المعنوية .

إنّ العابد خصوصاً إذا كان متصلّباً في ديانته ، ليستعد استعداداً عظيماً قبل أن يشرع في العبادة ، فيغتسل ويتنظّف ، ويحدد الغذاء «بصوم ، أو كفي عن تناول الطعام» ويحافظ على وضع خاص الجسم ، والأصابع ، ويحبس النفس ويتمثّل تسلط الإله على نفسه ، وتملّكه لها ، ويردد الكلمات المقدسة «منتر» في هدوء وسكوت ، والكلمة المقدسة «منتر» قد لا تعدو كلمة واحدة ، وقد تتألف بمائة صوت أو أكثر ، فإذا طالت هذه الكلمات ، ورددها القائل ، فلا أهمية إذا للفظ والصوت ، فينصبحان الكلمات ، ورددها القائل ، فلا أهمية إذا للفظ والصوت ، فينصبحان شكلا مجرداً ، ففي العبارات التقليدية قد تتجرد الألفاظ والأصوات عن المعاني ، وقد تشتمل بعض المحلمات المرددة «منتر» على اسم بسيط «لله مثلاً رامرام» فتساعد هذه العبادة على تركيز الفكر على نقطة واحدة ، ويعتقدون أن الفرد يجد فيها الأمان ، ويفي بنذوره ، ويكفير بها عن سيئاً ته .

ومن أوضاع العبادة الشخصية الأخرى تلاوة الكتب المقدسة ، وأكثر من ذلك المراقبة بطريقة خاصة ، و صفت وشمرحت في يوكا « yog » ، ومن المكن أن تورث المراقبة كيفية من الذهول ، والتجرد من الأنانية ، وتتعانق بها الروح بالحقيقة اللانهائية ، التي لا فناء لها ، وذلك ما تعتبره جميع الديانات المندية المقصد الحقيقي ، والغاية الرئيسية .

وإلى حدّ ما ليست العبادة المفروضة ، إلا مسا يؤدّيها الفرد في منزله ، ويقوم بها ثلاث مرات في اليوم ، في الصباح ، وفي الغداة ، وفي المساء ، ويقدّم كثير من الناس نذوراً للآلهة ، والآباء ، والأسلاف، (١) .

ويلاحظ المتتبّع لمناهج العبادة وتقاليدها في أقاليم الهندوبيثاتها المختلفة وحدتين تجمعان بين هذه المناهج قديمًا وحديثًا ، وشرقًا وغربًا ، وشمالًا وجنوبًا .

اولها العناية الزائدة بالغناء والموسيقى ، فقلتا تتجر د العبادة في المعابد والمنازل عن التغنتي والعزف ، والتصفيق (٢) بطريقة خاصة ، وقد دخلت الأغاني والموسيقى في صلب الديانة البرهية ، وأصبحت ركنا أساسيا من أركانها ، والتجا اليها كثير من علمائهم ، وفلاسفتهم ، وكهنتهم ، لإثارة الرقة والعاطفة ، والشوق في قلوب العباد من الذكور والإناث ، واشتركت في ذلك جميع الديانات التي اعتمدت على التجارب الإنسانية ، وعبثت بها يد التحريف ، ودخل فيها الشرك ، وقد قال الله تعالى عن أهل الجاهلية العربية ، : « وما كان صلاتهم عند البيت إلا مكاة وتصدية ، (٣) وإن كانت هذه الأغاني المطربة ، والمعازف الر تانة ، والتصفيقات المثيرة ، أفادت من ناحية الرقة والحنان ، كا يحكيه بعض الناس ، فقد أضر ت كثيراً من ناحية الحشوع ، والسكينة والهدوء ، الذي تتطلبه العبادة فقد أضر ت كثيراً من ناحية الحشوع ، والسكينة والهدوء ، الذي تتطلبه العبادة منالى .

والوحدة الثانية التي تجمع بينهذه المناهج الختلفة في المكان والزمان، هي

Louis Renon : Hinduism : Page : 14, 15, 16 (1)

 <sup>(</sup>٧) وقد كان ذلك جزءاً لازماً، وركناً في عبادة الزعيم«غاندي» التي كان يقوم بها كل يوم
 مساءاً ، وكانت له طريقة خاصة ، يعلمها بعض خاصته للضيوف الجدد .

<sup>(</sup>٣) مكاماً اي صفيراً ، وتصدية ، اي تصفيقاً ، روي انهم كانوا يطوفون عواة ، الرجال والنساء مشبكين بسين اصابعهم ، يصفرون فيهسا ويصفقون ، «مقتبس من روح المعاني المعلامة الالوسي، وروي عنكيار الصحابة والتابعين نحو هذا «راجع تفسير ابن كثير الجزء الثاني، ص٣٠٠٣٠

التمسك بعبادة الأصنام ، وإلحاح الفلسفة الهندية ، ودياناتها المختلفة على قيمتها وفوائدها ، و آثارها في النفس ، ويعجب الباحث إذا رأى مثل مصلح الديانة البرهمية ، وبحد دها العظيم شنكر أشاريا Sankar Acharya من رجال القرت السادس المسيحي ، وهو الذي نفى الديانسة البوذية من الهند ، وأعاد الديانة البرهمية القديمة إلى مركزها واعتبارها ، يدافع عن عبادة الأصنام والتاثيل ، ويعتبرها مرحلة طبيعية لازمة في تقدم الفكر الديني ، يقول الأستاذ الهندوكي الكبير ، V.S. Ghate ، رئيس قسم الدراسات الهندوكية في جامعة بومباي ، في مقاله ، في ودائرة معارف الأديان والأخلاق ،

( إن شنكر أشاريا لم يعارض فكرة عبادة الأصنام، ولم يهاجمها ، إنه يعتبر التمثال رمزاً ومظهراً ، وإنه ذم النظام الطقسي «Ritualism» وفلسفة العمــــل وجزاءه ، ولكنه دافع عن الآلهة المقبولة عند العامة ، إنه يقول :

«إن الوثنية حاجة منحاجاتنا الفطرية في مرحلة خاصة منمراحلالتطورُ، حين تنال الروح الدينية نضجها واكتالها ، وتبلغ سن الرشد يستغني الإنسان عن «الوثنية» فيجب هنالك رفض العلامات والرموز(١١).

وقد جنت هذه الوثنية - مها نظر إليها الفلاسفة وعلماء الديانات الوثنية ، كرمز ومرحلة عابرة - على عقيدة التوحيد ، والإبتهال إلى الله ، والإخبات له ، وأصبح عبّاد الأصنام مقتصرين على عبادة هذه الأصنام عاضين عليها بالنواجذ يعيشون عليها ويموتون ، لا يعرفون غيرها ، ولا يلتجسئون إليه في حاجاتهم وكثربهم ، والذي يعبر هذه المرحلة وينتهي إلى الحقيقة النهائية ، والفاية في هذه العبادات ، كا تخيّل هؤلاء الفلاسفة ، ويخلص لله تعالى العبادة والدعاء ،

<sup>«</sup> Encyclopaedia of Religion and Ethics » 4th Edition. 1958-Vol XI, (1) Article - Sankaracharya»

أعز" من الكبريت الأحمر ، والعنقاء النهر ب في هذه الأمم والبلاد ، قد لا يتجاوز عددهم رؤوس الأنامل في أمة كبيرة ، تملاً البلاد ، لذلك كان ما حكاه الله تعالى عن ابراهيم من قول وشكوى ، حقاً ومنطبقاً كل الإنطباق على عبّاد الأوثان والأصنام والآفاق، و ربّ إنهن أضللن كثيراً من الناس ، إن هنده الأوثان لم تنضل في الحقيقة ، ولم تكن لها دعوة دينية ، ولكنها استحوذت على عقول عبّادها ، وسيطرت عليها ، وألهتهم عن عبادة الواحد القهّار ، فتشاغلوا بها عنه ، وحرُموا سعادة عبادة الله ولذتها ، فكمان ذلك هو الضلال المبين .

#### السنن ، الرواتب ، وصلاة الوتر :

ونعود إلى الصلاة في الإسلام فنقول قد سن رسول الله عليه المحتوبات، ويواظب عليها يصلى بعضها قبل بعض المكتوبات، وبعضها بعد بعض المكتوبات، ويواظب عليها في الحفر، وكانت كخنادق تحفر لحراسة حصن، أو كسور يقام حول مدينة، فلا يمسها سوء ولا يصل إليها عدو حتى يعبر هذه الخنادق، أو يقتحم هذا السور، فمن حافظ عليها، كان أجدر بأن يجافظ على الصلوات المكتوبة، وكان أحرص عليها، وألزم لها، ثم إنها تتكمل ما وقع في الصلوات المفروضة من قص، وتجبر ما طرأ عليها من كسر (۱)،

وقد جاء في الحديث ، عن ابن عمر قال : «صلتيت مع رسول الله عَيِّلْهِ ركمتين قبل الظهر ، وركمتين بعدها، وركمتين بعد المغرب في بيته ، وركمتين بعد العشاء في بيتــه ، قال ، وحدثتني حفصــة ، أن رسول الله عَيِّلَةِ كان يصلي

<sup>(</sup>١) روى الترمذي والنسائي عن ابي هريرة رضي الله عنه قال، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: د إن اول ما يحاسب به العبديوم القيامة من عمله صلاته ، فإن صلحت، فقد افلح وأنجح ، وإن فسدت، فقد خاب وخسر ، فإن انتقص من فريضته شيئًا قال الرب تعالى انظروا، هل لعبدي من تطوع? فيكمل به ما انتقص من الفريضة ، ثم يكون سائر اعماله على ذلك .

ركعتين خفيفتين حين يطلع الفجر (۱) وفي رواية ، « من صلى في يوم وليلة اثنتي عشرة ركعة ، بُني له بيت في الجنة ، أربعاً قبل الظهر وركعتين بعدها ، وركعتين بعد المغرب ، وركعتين بعد العشاء ، وركعتين قبل صلاة الفجر (۱۲) وعن عائشة رضي الله عنها رفعت : « من ثابر على اثنتي عشرة ركعة من السنة ، بنى الله له بيتاً في الجنة ، أربع ركعات قبل الظهر وركعتين بعدها ، وركعتين بعد المغرب ، وركعتين بعد المغرب ، وركعتين قبل الفجر (۳) .

وأخرج مسلم عن عائشة رضي الله عنها ، قالت : كان يصلي في بيتي قبل الظهر أربعاً ، ثم يخرج فيصلي بالنباس ، ثم يدخل فيصلي ركعتين ، وكان يصلي بالناس المغرب ، ثم يدخل ، فيصلي ركعتين ، ثم يصلي بالناس العشاء ، ويدخل بيتي ، فيصلي ركعتين ، . . . . وكان إذا طلع الفجر صلى ركعتين (<sup>3)</sup> .

وكان 'يوتر بعد صلاة العشاء ' أو بعد قيام الليل ' ولا يتركه في سفر ولا حضر ' وقد صح عنه أنه قال : « الوتر حق فمن لم يوتر ' فليس منتا ' الوتر حق فمن لم يوتر ' فليس منتا ' الوتر حق فمن لم يوتر ' فليس منتا ' الوتر حق فمن لم يوتر ' فليس منتا ' الوتر ' جعله عنه أنه قال : « إن الله أمد كم بصلاة هي خير لكم من حمر النعم ' الوتر ' جعله الله فيا بين صلاة العشاء إلى أن يطلع الفجر ' ' ) .

وأهم هذه السنن الراتبة ، هي ركمتان بمد طلوع الفجر ، قالت عائشة رضي الله عنها : « لم يكن النبي على شيء من النوافل ، أشد تعاهداً منه على ركمتي الفجر (٧) ،

وروى أبو داود عن أبي هريرة رضي الله عنمه ، قال ، قال النبي عَلِيْكُم :

<sup>(</sup>١) متفق عليه . (٢) رواه الترمذي عن ام حبيـة . (٣) للترمذي والنسائي.

<sup>(</sup>٤) لمسلم وابي داود (باختصار) . (ه) رواه ابو دواد عن بريدة رضي الله عنه .

<sup>(</sup>٦) رواه الترمذي وابو داود عن خارجة بن حذافة رضي الله عنه .(٧) للستة إلا مالكاً.

## « لا تدعوهما ولو طردتكالخيل»(١) .

## تنوع الصلوات ، وتنوع اغراض المسلم منها :

وليست الصلاة مقصورة على فريضة تؤدى في وقتها ، ويتخلس بها المسلم عمّا أوجبه الله عليه من فرض ، فذلك فرض لا يقبل الله عنه صرفاً ولا عدلا ، ولكنها جنت المسلم وسلاحه ، والمفتاح الدائم الذي يفتح به كل قفل ، ويكشف به كل ماغهم عليه ، وأهمته ، أو شغل خاطره ، ففي الخوف صلاة ، وللإستسقاء صلاة ، وللحسوف صلاة ، وللإستخارة صلاة ، وللحاجة صلاة ، وللتاهب للموت والشهادة صلاة (١) .

## سيرة السلف في هذه الصلاة · ونظرتهم اليها :

وعلى المسلم أن يألف هذه الصلاة ، ويرى فيها الأنيس المؤنس، والمغيث المنجد، ويتمو دكلها التوى عليه شيء أو أعياه أمر، أو كَرَبَه هم أن يبادر

<sup>(</sup>١) قال العلامة ابن القيم (كان رسول الله صلى الله عليه وسلم) في السفر يواظب على سنة المفجر والوتر أشد من جميع النوافل دون سائر السن ، ولم ينقل عنه في السفر انه (صلى الشعليه وسلم) صلى سنة راتبة غيرهما» (زاد المعادج ١ ص ٨) وقال في موضع آخر: «كان اصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم يسافرون فيتطوعون قبل المكتوبة وبعدها، وروي هذا عن عمر وعلي وابن مسعود وجابر وانس وابن عباس وابي ذر، واما ابن عمر فكان لا يتطوع قبل الفريضة ولا بعدها إلا من جوف الليل مع الوتر ، وهذا هو الظاهر من هدي النبي صلى الله عليه وسلم، انه كان لا يصلي قبل الفريضة المقصورة ولا بعدها شيئاً ، ولم يكن يمن من التطوع قبلها ولا بعدها، فهو كالتطوع المطلق ، لا إنه منة راتبة بالصلاة كسنة صلاة الاقامة ، (زاد المعادج ١ ص ١٢)

<sup>(</sup>٢) روى البخاري في صحيحه « في باب كرامة الأولياء وفضلهم» عن ابي هريرة رضي الله عنه : أن خبيباً لما خرجوا به من الحرم ليقتلوه في الحل ، قال لهم خبيب، دعوني اصلي وكعتين، فقركوه، فركع ركعتين ، فقال ، والله ، لولا أن تحسبوا أن ما بي جزع لزدت، وكان خبيب هو الذي صن هذه السنة .

إلى باب الكريم فيطرقه ، ويلح به حتى يؤذن بالفتح ، وقد كان الصحابة رضي الله تعالى عنهم ، والتابعون لهم بإحسان في كل جيل ، قد تعودوا ذلك ، وكان شانهم مع الصلاة شأن الجندي مع سيفه ، وشأن الفني مع ثروته ، وشأن الطفل الصغير مع بكائه وصراخه ، واستعطافه للأم الجنون ، بل كانوا أكثر إدلالا وثقة بصلاتهم ، وأقوى اعتاداً عليها من كل ذلك ، وأصبح ذلك طبيعة لهم لا تفارقهم ، فإذا أفزعوا أو أثيروا ، وإذا دهمهم عدو ، أو تأخر عليهم فتح ، أو التبس عليهم أمر ، إلتجأوا إلى الصلاة وفزعوا إليها .

وقد كان على هذه السيرة أغمة الإسلام ، وأعلام هذه الأمة ، وقادة المسلمين في كل عصر ، وقد 'حكي عن شيخ الإسلام ابن تيمية ، أنه إذا أشكلت عليه آية ، أو التوى عليه علم ، عمد إلى بعض المساجد المهجورة ، فقام يصلي ، فيعفر وجهه بالتراب ويطيل السجود ، ويقول : « يا معلم إبراهم علمي فيعفر وكان شديد الإبتهال ، عظيم التذليل لله تعالى ، يفتخر بأنه سائل مستجد، عريق في « الشيحاذة » ورثها أبا عن جد م عد شمع ينشد في بعض مناجاته ودعواته :

أنا المكدّي وابن المكدّي وهكذا كان أبي وجدّي(١)

قيام الليل ، فضله وتأثيره ، وشأن السلف فيه ، وحاجة العالمين والدعاة اليه :

وأقوى وسيلة لتغذية الروح وشحن « بطـّـارية ، القلب ، قيام الليل الذي أكثر القرآن من الحث عليــه ، والترغيب فيه ، ومدح أصحابه حتى كأنه مُلحق بالفرائض ، وتابع لها ، ولذلك سمّي نافلة ، وكان رسول الله عليه لا

<sup>(</sup>١) مدارج السالكين - ج ١ - ص ٢٩٦ ، طبعة (المنار)

يتركه في حضر وسفر (١) ، ويذهب كثير من علماء الإسلام ، أنه كان فرضاً عليه (٢) ، وقد قال الله تعالى : ﴿ يَا أَيّهَا المَرْمِّلُ قَمِ اللَّيلُ إِلا قليلا ، نصفه أو انقص منه قليلا. أو زد عليه ورتبِّلُ القرآن ترتيلا. إنا سنلقي عليك قولاً ثقيلا ، إن ناشئة الليل هي أشد وطأ وأقوم قيلا ، إن لك في النهار سبحاً طويلا ، فاذكر اسم ربك وتبتبل اليه تبتيلا ، رب المشرق والمغرب لا إله إلا هو فاتخذه وكيلا (٣) » وقال : ﴿ ومن الليل فتهجيد به نافلة لك عسى أن يبعثك ربيك مقاماً محموداً (١) » ولذلك كان رسول الله عليه المحافظة عليه ، عظيم الحرص والرغبة فيه ، وكان يقوم حتى تتور م رجلاه ، يقول المغيرة بن شعبة : الحرص والرغبة فيه ، وكان يقوم حتى تتور م رجلاه ، يقول المغيرة بن شعبة : قام النبي عَلِيلِي حتى تورمت قدماه ، فقيل له ، قد غفر الله لك ما تقد ممن ذنبك وما تأخر ، قال : ﴿ أفلا أكون عبداً شكوراً (٥) » وروى الترمذي عن عائشة رضي الله عنها : ﴿ قام النبي عَلِيلِيّ بآية من القرآن ليلة » .

ويعرف المتتبع لأخبار الصحابة رضيالله تعالى عنهم، والذي يطالع دواوين الحديث ، وكتب السيرة والتاريخ ، أن قيام الليل كان فاشياً منتشراً فيهم ، حتى أصبح شعاراً لهم ، وقد و صفوا أمام «هرقل» وقادته بأنهم « بالليل رهبان وبالنهار فرسان» ويصفهم سيد التابعين ، ومن أعرف الناس بالصحابة ، الإمام الحسن البصرى ، فبقول :

« إن المؤمنين لمّا جاءتهم هذه الدعوة من الله صدَّقوا بها وأفضى يقينها إلى

<sup>(</sup>١) قال العلامة ابن القيم : « ولم يكن صلى الله عليه وسلم يدع قيام الليل حضراً ولا سفراً، وكان إذا غلبه نوم أو وجع ، صلى من النهار ثنتي عشرة ركمة \_ (زاد المعاد \_ ج ١ ص ٨٤).
(٧) قال العلامة بحر العلوم : « اختلفوا ، اكانت صلاة التهجد فرضاً عليه أم تطوعاً ، ذهب إلى الأول جم ، ومنهما صحاب الأصول من مذهبنا ، وقال القسطلاني : إليه ذهب اكثر الاصحاب يعني الشافعية ، وذهب جمم إلى الثاني» رسائل الأركان ، ص ٢٣٤ طبع لكهنؤ .

 <sup>(</sup>٣) سورة المزمل – ۱ – ۹ .
 (٤) سورة بني اسرائيل. – ۲۹ .

<sup>( • )</sup> رواه البخاري ومسلم والترمذي والنسائي .

قلوبهم ، خشعت لله قلوبهم وأبدانهم وأبصارهم ، كنت والله إذا رأيتهم رأيت قوماً كأنهم رأي عين ، ما كانوا بأهل جدل ولا باطل ، ولكنهم جاءهم أمر عن الله فصد قوا به ، فنعتهم الله في القرآن أحسن نعت » قال : « وعباد الرحمن الذين يشون على الأرض هونا » [إلى أن يقول] : ثم ذكر ليلهم خير ليل ، فقال : « والذين يبيتون لرجم سجداً وقياماً »(١) ينتصبون لله على أقدامهم ، ويفترشون وجوههم سجداً لرجم ، تجري دموعهم على خدودهم ، فرقاً من رجم ، قال الحس لأمر تما سهروا ليلهم ، ولأمر ما خشعوا نهاره (١٢) » .

« صلتى شيخ الإسلام مرة صلاة الفجر، ثم جلس يذكر الله تعالى إلى قريب

<sup>(</sup>١) سورة الفرقان \_ ٦٣ - ٦٤ .

<sup>(</sup>٢) كتاب قيام الليــــــل ( للمحدث الكبير عمد بن نصر المروزي المتوفى. ٢٩٤ هـ) طبـــــع لاهور ١٣٣٠ هـ.

من انتصاف النهار ، ثم التفت إلى " ، وقال ، هذه غدوتي ، ولم أنغد " ، ولو لم أتغد الغداء سقطت قوتي ، أو كلاما قريباً من هذا(١١) ».

وكذلك كان شأن تلميذه ابن قيم الجوزية ، فيقول المؤرخ ابن كثير ، وهو يصفه ، « لا أعرف في هذا العالم في زماننا أكثر عبادة منه ، وكانت له طريقة في الصلاة ، يطيلها جداً ويمد ركوعها وسجودها ، ويلومه كثير من أصحابه في بعض الأحيان ، فلا يرجع ولا ينزع عن ذلك(٢)» .

ويقول العلامة ابن رجب الحنبلي ، «وكان ذا عبادة وتهجد ، وطول صلاة ، إلى الغاية القصوى ، وتألُّه ولهج بذكر الله ، وشغف بالمحبة والإنابة والإفتقار إلى الله تعالى، والإنكسار له، والإطسراح بين يديه على عتبة عبوديته ، لم أشاهد مثله في ذلك » (٣) .

وأغرب من ذلك كله ، أمر العلامة الحافظ عبد الرحمن بن الجوزي الذي هو زعيم النُقيّاد ، وحامل لواء الردّ على غلاة الزهّاد والعبّاد ، يقول سبطه أبو المظفر ، وكان يختم القرآن في كل سبعة أيام ، وقال ابن النجّار ، له حظ من الأذواق الصحيحة ، ونصيب من شرب حلاوة المناجاة ، وقد ذكر ابن القادسي: وإنه كان يقوم الليل ولا يكاد يفتر عن ذكر الله (١٤).

وهكذا كان أئمة المسلمين وقادتهم ، وزعماء الإصلاح والتجديد ، ورجال التعليم والتربية ، ومن نفع الله المسلمين بنفوسهم وأنفاسهم ، وكتب لمآثرهم وآثارهم الإنتشار الواسع والبقاء الطويل، والقبول العظيم والذكر الجميل ، من

<sup>(</sup>١) مجموعة الوابل الصيب لابن القيم ، ص ٧١٩ - ٧٢٠ ( مطبعة المنار ) .

<sup>(</sup>۲) البداية والنهاية - ج ۱۶ - ص ۳۰۰. (۳) التاج المكلل، ص ۱۱۶، نقلاً من طبقات الحنابلة . (٤) ملتقط من التاج المكلل - للعلامة الامير صديق حسن خان .

أصحاب العبادة والسهر في الليالي؛ والقيام في الأسحار ، وأصحاب الصلةالروحية بالله تعالى ، وهكذا كمان وسيظك ، فلا تنشأ يقظة عن غفلة ، ولا نهضة عن جمود وخمود ، ولا حياة من موت ، ولا انتباه وانتعاش من قساوة وفتور :

« سنة الله في الذين خلوا من قبل ولن تجد لسنة الله تبديلًا (١) » .

# تمرة النوافل ، والاكثار من الصلاة ، وآثاره :

وللمحافظة على الصلوات – بقالبها وروحها – والإكثار من النوافل تأثير لا يعرف لغيرها في صفاء النفس ، والسمّو الروحي ، والإتصال بعالم القدس وتلقيّ التجليات الأخروية ، لذلك جاء في الحديث ، « أما ، إنكم سترون ربّع كا ترون هذا (٢) ، لا تضامون في رؤيته ، فإن استطعتم أن لا تشغلبوا على صلاة قبل طلوع الشمس وقبل غروبها فافعلوا ، ثم قال: « فسبّح بحمد رببّك قبل طلوع الشمس وقبل غروبها (٣) » .

وقد روى البخاري عن أبي هريرة رضي الله تعمالى عنه: « أن النبي عَلِيْلِهِ قال لبلال عند صلاة الفجر: يا بلال حدثني بأرجى عمل عملت في الإسلام؟ فإني سمعت د'ف نعليك بين يدي في الجنة ، قال: ما عملت عملا أرجى عندي، أني لم أنطهر طهوراً في ساعة من ليل أو نهار، إلا صليت بذلك الطهور ماكنتب في أن أصلتي (٤) »

والنوافل والإكثار منها سبب كبير في تقوية محبة الله تعالى ، وجلب رحمته واصطفائه ، لذلك أشار النبي صلىالشعليه وآله وسلم على من طلب منه المرافقة في الجنة بتكثير النوافل وكثرة السجود ، فقد روى مسلم ، « عن أبي فراس ربيعة

<sup>(</sup>١) سورة الأحزاب – ٦٢. (٢) قال هذا ، وأشار إلى القمر .

 <sup>(</sup>٣) رواه البخاري ومسلم ، واللفظ للبخاري . (؛) رواه البخاري ( ج١ في باب
 فضل الطهور )

أبن كعيب الأسلمي خادم رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم وعن أهل الصفة رضي الله تعالى عنهم ،قال : كنت أبيت مع رسول الله صلى الله عليه وعلى آله وسلم ، فآتيه بوضوئه وحاجته ، فقال : « سلني ! فقلت : أسألك مرافقتك في الجنة ! فقال : « فأعني على نفسك بكثرة السجود (١٠) »

وهي كذلك تورث إضمحلال العبد في إرادة الله تعالى وخشيته ، وحب ه ، والإنسلاخ عن الطبيعة السبعية ، أو البهيمية ، التي هي مصدر الظلم والطغيان ، والإثم والعدوان ، ومصدر الهوى ، ونحالفة أمر الله ، ولذلك جاء في الحديث الصحيح ، د ما تقرّب إلى عبدي بشيء أحب إلى تما افترضت عليه ، وما يزال عبدي يتقرب إلى بالنوافل حتى أحبه ، فإذا أحببته كنت سمعه الذي يسمع به ، وبصره الذي يبصر به ، ويده التي يبطش بها ، ورجله التي يشي بها ، وإن سألني لأعطينه ولإن استعاذني لأعيذ "نه (٢) »

تفاوت الصلوات التفاوت الكبير · وتفاضل أهلها التناضل العظيم :

وليست الصلاة قالباً حديديا ،وشيئاً جامداً محدوداً ، يتساوى فيه الناس ، ويتوقف المصلي فيها على مستوى واحد لا يتجاوزه ، إنحا هي ساحة واسعة يتدرج فيها المصلي من حال إلى حال ، ومن بدء إلى كال ، ومن كال إلى ما لا يخطر على البال ، ويتفاضل فيها الناس تفاضلا كبيراً ، فليست الصلاة مع الغفلة والجهل ، مثل الصلاة مع الإستحضار والتفقه ، وليست صلاة عامة المسلمين مثل

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم . (۲) رواه البخاري ، يقول الملامة ابن حجر العسقلاني في شرح هذا الحديث نقلاً عن بعض العارفين ، « انه حمله على مقام الفناء والحو ، وانه الغاية التي لا شيء وراءها ، وهو ان يكون قائمًا بإقامة الله له، محبًا بمحبته له ، ناظراً بنظره له . من غير ان تبقى معه بقية تناط باسم او تقف على رسم . او تتعلق بأسر . او قرصف بوصف – ومعنى هذا الكلام ، انه يشهد ، إقامة الله له حتى قام ، وعبته له حتى احبه ، ونظره إلى عبده حتى اقبل ناظراً إليه بقلبه » (فتح الباري ج ۱۱ – ص ۲۹۲) .

صلاة العارفين ، وأهل اليقين ، ولا يجب أن تكون صلاة كل أحد في اليوم مثل صلاته بالأمس ، وقبل شهور وسنين .

ولذلك يذكر القرآن نوعين من الصلاة ، يذم أحدهما ويمدح الآخر فيقول : «فويل للمصلين، الذين هم عن صلاتهم ساهون . الذين هم يراؤن. ويمنعون الماعون (١١)» ويقول : قد أفلح الؤمنون الذين هم في صلاتهم خاشعون (٢) ، كذلك يذكر رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم ، نوعين من الصلاة ، صلاة خاشعة مقبولة ، وصلاة ساهية منقوصة ، فيقول عن النوع الأول : « وقد توضأ فأحسن الوضوء، ثم قال : « من توضأ وضوئي هذا ، ثم يصلي ركعتين لا يحدُّث نفسه فيها بشيء غفر له ما تقدم من ذنبه ، ٣٠) وعن عقبة بن عامر رضي الله عنه ، قال ، قـــال رسول الله عِلِيِّةِ : « ما من مسلم يتوضأ فيحسن وضوءه ، ثم يقوم فيصلي ركعتين مقبلًا عليها بقلبه ووجهه ، إلا وجبت له الجنة (٤) ، وقال عن النوع الثاني ، كما روى عنه عمار بن ياسر ، قال سمعت رسول الله عليه ، يقول : ﴿ إِنَّ الرَّجِلُ لينصرف وماكتب له إلا عشر صلاته انسعها ، ثمنها السبعها ، سدسها ، خسها ، ربعها ، ثلثها ، نصفها (٥) ، وقال : « أسوأ الناس سرقة الذي يسرق صلاته ، سجودها (٦) ، وعن أنس رضي الله عنه ، قال ، قال رسول الله عِلَيْلِيَّ : « تلك صلاة المنافق ، يجلس يرقب الشمس ، حتى إذا اصفترت ، وكانت بــــين قرني الشيطان ، قام ، فنقر أربعا ، لا يذكر الله فيها إلا قليلا (٧) »

وتفاضل التناس في الصلاة تفاضلًا ، حتى كانت صلاة الواحد منهم لا تقاس

<sup>(</sup>١) سورة الماعون ٤ ـ ه ـ ٦ - ٧ . (٢) سورة المؤمنون ـ ١ ـ ٢ ـ .

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري ومسلم عن عثمان بن عفان رضي الله تمالى عنه ، واللفظ للبخاري.

<sup>(</sup>٤) رواه مسلم . (٥) رواه ابودارد والنسائي .

<sup>(</sup>٦) رواه الدارمي وأحمد . (٧) رواه مسلم .

بصلاة الآخر ، وكانت صلاة رسول الله عليه أفضل وأكمل وأسمو، ، وأرقى ، وأثقل عند الله في الميزان من كل صلاة ، وكانت صلاة أبي بكر رضي الله تعالى عنه ، أقرب إلى صلاة رسول الله عليه ، وأشبه بها من صلاة غيره ، لذلك اختاره رسول الله صلى الله عليه وعلى آله وسلم ، ليكون في مكانه ، ويؤم الناس في وجعه الأخير ، وقال – مع اقتراح عائشة أم المؤمنين أن يسؤم عمر – مروا أبا بكر فليصل بالناس (۱) » وكذلك كان .

والناس يتفاضلون في الصلاة قبل أن يتفاضلوا في غيرها ، – من فضل علم أو ذكاء – وهي القياس الصحيح ، وبها يُحكم على دين الرجل ، ومكانته في الإسلام ، وليس امتياز هؤلاء الرجال الذين خلد التاريخ ذكرهم ، وكان لهم فضل في الأقران والمعاصرين ، ولسان صدق في الآخرين ، إلا لامتيازهم في هذه الصلاة ، وتفوقهم فيها على معاصريهم وأضرابهم ، وبلوغهم فيها درجة « الإحسان » ووصولهم فيها إلى أسمى مكان .

# فضل الصلاة والقرآن بعد وفاة الرسول صلى الله عليه وسلم ، وختم النبوة :

كانت النبوة شمساً وهاجة تأشرق على هذا العالم ، وتملاً النفوس والقلوب نوراً وحرارة ، وقوة وحياة ، وتربطها بخالقها ربطاً قوياً وثيقاً ، في أقل وقت وأكثر عدد ، وتنقل — من أراد الله به الخير — من حضيض الجهل والغواية ، والغفلة والبطالة ، وسوء المعرفة والضلالة ، إلى ذرى العلم والحكمة ، والطموح وعلو الهمة ، وإلى أقصى مدارج الوصول والكال ، وإلى أعلى منازل القرب والولاية ، واتصلت بعثاتهم ودعواتهم صلوات الله عليهم حتى كانت بعثة محمد صلى الله عليه وآله وسلم ، على فترة من الرسل ، فكانت شخصيته ، هي أقوى

<sup>(</sup>١) رواه البخاري في الصحيح .

شخصيات الرسل ، وكانت دعوت هي أتم الدعوات ، وكانت صحبت هي الإكسير الأعظم ، الذي يحو لل العداء الشديد حبا وتفانيا والبعد عن الله والوحشة منه ، قرباً منه وأنساً بسه ووصولاً إليه ، وكان الناس يشعرون في صحبته ، كأنما يمر بهم التيار الكهربائي ، وكانوا ينتقلون في لحظات ، من الشك في الدين، والظن والتخمين ، إلى أعلى درجات الإيمان واليقين (١) وكان وجوده ما ألي أمته أقوى سبب الإتصال بالله تعالى ، وقطع منازل القرب والولاية .

ولكن الله تعالى قد رفده الحياة الكرية نهاية كا قد رلحياة غيره ، و وما عمد إلا رسول قد خلت من قبله الرسل (٢) وأكمل به دينه وأتم به نعمته وفقال: « اليوم أكملت لكم دينكم وأتمت عليكم نعمتي ورضيت لكم الإسلام دينا (٣) وختم به الأنبياء والرسل وما كان محد أبا أحد من رجالكم ولكن رسول الله وخاتم النبيين (٤) وانقطع اتصال الساء بالأرض لوحي جديد و وانتقال جديدة ، فكان لا بد أن يلا هذا الفراغ الذي يتركه انقطاع النبوات وانتقال آخر الأنبياء وخاتم الرسل من هذه الدنيا ، ويربط الخلق بالحق ربطا وثيقا مباشراً ، ويلا صدورهم إيماناً ، وحكمة وقوة روحية ، ويشعل عاطفتهم ، ويصاون به أعلى درجات الإيمان واليقين ، ومنازل القرب والولاية .

وكان ذلك العوض والخليفة هو الكتاب المعجز الخالد ، الذي يتدفق بالحياة والقوة ، والذي لا تبلى جدته ، ولا تنقضي عجائب. « والصلاة ، التي تزخر

<sup>(</sup>١) اقرأ قصة فضالة وما وقع له في عمرة القضاء ، وهو يريد قتل النبي صلى الله عليه وسلم في الطواف ، واقرأ ما حكى عمرو بن العاص عن نفسه عند موته في صحيح مسلم ، واقرأ قصة عكرمة بن جهل وقوة إيمانه وحسن بلائه بعد إسلامـــه ، في كنب السيرة والتاريخ ، والأخبار في ذلك اكثر من ان تستقصى .

<sup>(</sup>٢) سورة آل عمران – ١٤٤٠. (٢) سورة المائدة ٣. (٤) سورة الاحزاب ٠٤٠

والمعوية كذلك ، ولها من الفضل والتأثير في ربط الصلة بالله والوصول إليه ، وقطع منازل القرب والولاية ، ما ليس لشيء آخر في الدين ، وبها وصل الخلصون والمجاهدون من هذه الأمة في كل عصر وجيل إلى مكانة في الإيمان واليقين ، والعلم والمعرفة ، والربانية والروحانية ، والقرب والولاية لايصل اليها ذكاء الأذكياء ، وقياس العقلاء والحكهاء ، وما زالوا في عدد يفوت العد" ، والإحصاء ، ولا يزالان يفيضان النمو والحياة ، والجدة والنشاط ، والروحانية الصافية الدافقة في نفوس هذه الأمة وأجيالها ، تستغني بها هذه الأمة ، عن بنوة جديدة وبعثة جديدة ، وتعيش متصلة بالله مرتبطة به ، في كل دور من أدوار حياتها ، وفي كل عهد من عهود التاريخ ، تستمد لنفسها من القرآن والصلاة ، ولذلك يقول الله تعالى : « وجاهدوا في الله حتى جهاده ، هو اجتباكم وما جعل ولذلك يقول الله تعالى : « وجاهدوا في الله حتى جهاده ، هو اجتباكم وما جعل عليكم في الدين من حرج ، ملة أبيكم ابراهيم هو سمّا كم المسلمين من قبل وفي هذا ، ليكون الرسول شهيداً عليكم وتكونوا شهداء على الناس ، فأقيموا الصلاة وآتوا ليكون الرسول شهيداً عليكم وتكونوا شهداء على الناس ، فأقيموا الصلاة وآتوا ليكون الرسول شهيداً عليكم وتكونوا شهداء على الناس ، فأقيموا الصلاة وآتوا الزكاة ، واعتصموا بالله ، هو مولاكم ، فنعم المولى ونعم النصير (١١) » .

# الصلاة ميراث النبوة ، بروحها وأحكامها ، متوارثة في الأمة بظاهرهــــا وباطنها :

والصلاة ميراث النبوة ، والتراث النبوي الخالد العظم ، الذي يجب أن تتوارثه ، وتتناقله هذه الأمة جيلا بعد جيل ، وعصراً بعد عصر ، وطبقة بعد طبقة ، يجب أن تتوارثها بأوضاعها وآدابها ، وتفاصيلها واحكامها ، وقد فعلت ذلك بفضل التوارث والتعامل ، وبفضل جهود المحدثين والفقهاء الذين رووا أخبارها ، ودو نوا أحكامها ، وما يُفرض ، وما يجب ، وما يندب إليه وما يستحب ، وما هو سنة وما يخالفها ، وما يجوز وما لا يجوز ، فجزاهم

<sup>(</sup>١) سورة الحج - ٧٨.

الله عن الإسلام والمسلمين خير الجزاء .

وهكذا كان يجب أن تتوارث هده الأمدة روحها وحقيقتها ، وخشوعها وإنابتها ، وحرارتها ورقتها ، وقد كانت صلاة الرسول صلى الله عليه وعلى آله وسلم جامعة بين أوضاع وأحكام ، وبدين روح وحقيقة ، وخشوع ورقة ، وقد سنيل عن الإحسان ، فقال : « أن تعبد الله كأنك تراه فإن لم تكن تراه فإنه يراك (۱۱) » وقد كانت صلاته صلى الله عليه وعلى آله وسلم هي المثل الكامل للإحسان ، وقد روى مطرف عن أبيه ، قال : « رأيت رسول الله عليه يصلي وفي صدره أزيز كأزيز الرحى من البكاء (۱۲) » .

وقد كانت صلاة الخلفاء الراشدين والصحابة ، و كثير من التابعين ، ومن جاء بعده من الخلصين والربانيين ، وأهل القلوب الصادقة الخاشعة صورة للصلاة النبوية ، ومرآة لها ، وقد روت كتب التاريخ ، والطبقات والتراجم ، الشيء الكثير من طولها وجمالها ، وخشوعها ورقتها ، فقد جاء في حديث الهجرة ، عن عائشة رضي الله عنها ، وكان أبو بكر "رجلا بكاءاً لا يملك عينيه إذا قرأ القرآن (٣) » وقالت : لما أمر النبي صلى الله عليه وعلى آله وسلم في شدة مرضه ، أن يتقدم أبو بكر ، فيصلي بالمسلمين ، وقال : « مروا أبا بكر فليصل بالناس » أن يتقدم أبو بكر ، فيصلي بالمسلمين ، وقال : « مروا أبا بكر فليصل بالناس » وقال الجسن البحري رجمه الله : « كان عمر رضوان الله عليه البكاء (١) ، وقال الحسن البصري رحمه الله : « كان عمر رضوان الله عليه ، يمر بالآية من ورده بالليل فيبكي حبق يسقط ، ويبقى في البيت حتى يعاد للمرض ، « وعن ورده بالليل فيبكي حبتى يسقط ، ويبقى في البيت حتى يعاد للمرض ، « وعن ابن عمر رضوان الله عليه البكاء وهو يصلي باناس صلاة الصبح فسمعت حنينه من وراء ثلاثة صفوف ، « وعن علقمة بن بالناس صلاة الصبح فسمعت حنينه من وراء ثلاثة صفوف ، « وعن علقمة بالناس صلاة الصبح فسمعت حنينه من وراء ثلاثة صفوف ، « وعن علقمة بالناس صلاة الصبح فسمعت حنينه من وراء ثلاثة صفوف ، « وعن علقمة بالناس صلاة الصبح فسمعت حنينه من وراء شير المناس على على عروم علقمة بالناس عليه البكاء وهو يصلي ويبقى في البيت حقوق ، « وعن علقمة بالناس صلاة الصبح فسمعت حنينه من وراء شيرة المناس على عروم علقمة بالناس علية المراه الله عليه البكاء وهو يصله بالناس عليه المناس عليه المناس علية المناس عليه المناس عليه المناس علية المناس عليه البكاء وهو يصله بالناس عليه المناس عليه المناس

<sup>(</sup>١) حديث متفق عليه. (٢) رواه أبو دارد (٣) الجامع الصحيح للبخاري – الجزء الأول ( باب هجرة النبي صلى الله عليه وسلم واصحابه إلى المدينة المنورة ) . (٤) الصحيح للبخاري (باب اهل العلم والفضل أحق بالامامة) .

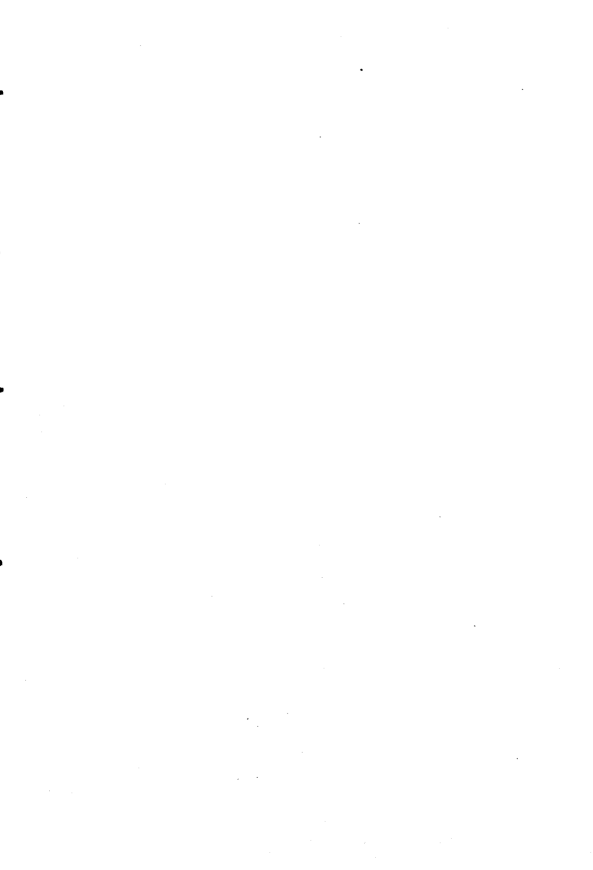
وقاص قال : «كان عمر يقرأ في العشاء الآخرة يوسف ، وأنا في مؤخر الصف حتى إذا ذكر يوسف عليه السلام سمعت نشيجه (١)» وعن عبدالله بن شداد سمعت نشيج عمر وأنا في آخر الصفوف، يقرأ ، « إنما أشكو بثي وحزني إلى الله(٢) ».

# واجب قادة الاصلاح ، ورجال التعليم والتربية ، والحركات الدينيـــة :

ومن واجبات هذه الأمة وعلمائها ومربيها ، بالأخص ، أن لا ينقطع هذا الإرث ، وأن لا تضيع هذه الثروة المباركة ، وأن لا ينطفىء هذا النور مها تغيرت الأوضاع ، وغزت المادية القاوب والنفوس ، فإنها خسارة لا تعوّض بشيء ، وفراغ لا يملاً بأكبر قسط من الأحكام الفقهية ، وأسرار التشريع ، وذلاقة اللسان وسيلان القلم ، ولا أمل في حركة إصلاحية ، أو محاولة لبعث إسلامي ، إلا إذا ألهبت جذوة الإيمان ، والحب والحنان ، في نفوس أصحابها ودعاتها ، وأعادت إلى الأمة – عن طريق دعوتها وتربيتها وجهادها – ظلال تلك الصلاة الخاشعة الرقيقة ، التي امتازت بهما القرون ، المشهود لها بالخير ، وعرفت كيف تقوم أمام رسم في الصلاة قبل أن تعرف كيف تقف أمام عدوها ، وفي المشكلات والأزمات ، وصدق إمام دار الهجرة مالك بن أنس ، إذ قال ، وفي المشكلات والأزمات ، وصدق إمام دار الهجرة مالك بن أنس ، إذ قال ،

« قد أفلح المؤمنون الذين هم في صلاتهم خاشعون<sup>(٣)</sup> » .

<sup>(</sup>۴) سورة المؤمنون - ۱ - ۲ .









« فإن تابوا وأقاموا الصلاة وآتوا الزكاة فإخوانكم في الدين » (١)

### صلة الرب والعبد، وما توجبه من حب وإخلاس، وبنل وإيثار:

لاحظ الصلة الغريبة الفريدة التي تقوم بين الربّ والعبد ، وهبي صلة لا يوجد لها نظير ولا أساس للقياس ، من بين الصّلات في الأصالة والعمق ، والسعة والإحتواء ، والشمول والإحاطة (٢) ، وأقل ما يقال فيها ، إنها صلة الخالق والمخلوق ، والرب والمربوب ، والرازق والمرزوق ، والمالك والمملوك ، والحاكم والحكوم ، إنها صلة بين سيّد كريم وربّ رحيم ، وبين انسان فقير وعبد ذليل ، توجب صفات هذا الرب الكريم الكمالية ، وأفعاله البديعة ، وربوبيته الحكيمة الرسيمة ، وربوبيته الحكيمة الرسيمة ، ورعايته اللطيفة الدقيقة ، أن يخلص له الحبّ ويهم به القلب، وتبذل في سبيله المهج والأرواح ، فضلا عن الأموال والأملاك .

#### مظاهر الربوبية والعناية بالانسان:

وتأمّل في مظاهر ربوبيته الشاملة ، وهدايته الواسعة في هذا العالم ، وعنايته الفائقة بهذا الإنسان ، فهو الذي خلم عليه لبساس الوجود المتناسب ، وهيتأه للإنتفاع بخيرات الأرض وطيّباتها ، وذخائرها وكنوزها ، ووسائلها وطاقاتها ،

<sup>(</sup>١) سورة براءة - ١١ . (٢) سبق له بحث طويل في موضوع الصلاة .

تهيئة حكيمة دقيقة ، وألهمه حبّها والبحث عنها والفناء في سبيلها وطرق استخدامها ، والتعاون في تنظيمها ومبادلتها مع أبناء جنسه .

وقد تجلت صفة الربوبية والهداية في جميع الأنواع والأجناس ، وفي جميع الأصناف والموجودات ، والذي أعطى كل شيء خلقه ثم هدى (۱) » وكان لإنسان الذي هو خليفة الله في الأرض من ذلك النصيب الأوفر ، والمركز الرئيسي ، وولقد كر منا بني آدم و حملناهم في البر والبحر ، ورزقناهم من الطيبات ، وفضلناهم على كثير ممن خلقنا تفضيلا (۱) » فذلك له مناكب الأرص ، ووطئا له أكنافها ، وحشه على استثارة دفائنها ، واستخراج خيراتها ومكامنها ، «هو الذي جعل لكم الأرض ذلولا فامشوا في مناكبها وكلوا من رزقه (۱) » وسختر له منابع القوت ومصادر الغذاء ، وقوائم الحياة ، وهي الحبوب ، والماء ، والنار ، الوسائل الأصيلة الفطرية ، الأساسية الرئيسية ، التي تقوم عليها الحياة البدائية فضلا عن المدنية الراقية ، «أفرأيتم ما تحرثون ، أأنتم تزرعونه أم نحن الزارعون ، لو نشاء جعلناه لو نشاء لجعلنا حطاماً فظلتم تفكتهون ، إنه المغرون ، بل نحن محرومون ، أفرأيتم المناء الذي تشربون أأنتم أنزلتموه من المزن أم نحن المنزلون ، لو نشاء جعلناه أجاجاً فلولا تشكرون . أفرأيتم النار التي تورون أأنتم أنشأتم شجرتها أم نحن المنشؤن ، نحن جعلناها تذكرة ومتاعاً للمقوين (١٤) »

## الطبيعة البشرية ، وما لها من أثر في الحياة والمدنية :

ثم أودع طبيعته – خلافاً لطبائع الجمادات والحيوانات – حب التجمل والأناقة والتظر ف والنظافة ، والتنوع، والتوسع في المطاعم والمشارب، والزيادة في الحرث والنسل الطبيعية التي تكتسب بها الحياة البشرية حرارتها ونشاطها ، وحماستها وكفاحها ، ويكتب بها هذا العالم علطفة التقد م والر قي ، والتغير

<sup>(</sup>١) سورة طه : آية \_ . ه . (٢) سورة الاسراء \_ . ٧٠ (٣) سورة الملك ـ ه ١ . (٤) سورة الواقعة ـ ٣٣ ـ ٣٣ .

#### والطرافة ، فأرخى له العنان :

« 'كلا غد مؤلاء وهؤلاء من عطاء رابك وما كان عطاء رابك محظوراً (١)» « أنظر كيف فضلنا بعضهم على بعض ، وللآخرة أكبر درجات وأكبر تفضلا (٢) » .

وألهمه التعاون وضمانة الحقوق ، والحرص على سلامة الطرق وأمن البلاد ، وحب الأسفار والمغامرات في سبيل الرزق الكريم ، وجلب المنافع المشتركة ، فأودع كل ذلك الطبيعة البشرية على اختلاف أدوارها وتنوع أمصارها ، لإيلاف قريش إيلافهم ، رحلة الشتاء والصيف ، فليعبدوا رسب هذا البيت الذي أطعمهم من جوع وآمنهم من خوف (٣) » .

# الوضع والواقع ، يقتضيان أن لا يقرر للانسان ملك ولا يضاف إليه شيء ، وأن يكون الملك كله لله :

فكان هذا الوضع الفطري ، وكان هذا الواقع العملي الذي ظهر فيه عجز الإنسان وفقره ، وضعفه وتفاهته في أجلى أشكالها ، وظهرت فيه الربوبية الإلهية في أروع مظاهرها ، يقتضي بحكم العقل والمنطق والوجدان السلم ، أن لا يُقرّر للإنسان ملك ، ولا يتحقق له حق ، ولا يضاف إليه شيء ، إلا كا يضاف إلى طفل صغير ، أو رضيع محمول ، يتقلب في حنان أمّه وعطف أبيه ، ويجبو ويدرُج في نعمتها ، ويرتع ويسرح في ظل جهدهما وكدحها ، بل هو أقل شأنا وأكثر هوانا في هذا الكون الكبير وبجوار هذا الرب العلي القدير من هذا الطفل الصغير في بيت أبيه الكبير ، وله المثل الأعلى في السموات والأرض ،

<sup>(</sup>١) سورة الاسراء ٢٠٠.

<sup>(</sup>Y) mecة الاسراء - Y1.

<sup>(</sup>٣) سورة قريش.

وهو العزيز الحكيم (١) ، ووجب أن يُضاف كلّ شيء منّما تمتلكه الإنسان ، وأضافه إلى نفسه جهلًا من أموال ومكاسب إلى من خلقها وننّماها ، وحرسها وصانها، ومكتن الإنسان منها لغرض محدود ، ووقت محدود ، وطريق محدود.

# الفكرة الأساسية في النظام الاقتصادي الاسلامي ، تقرير الملكية الحقيقية لله تمالى :

ولهذه الحقيقة التي تسيطر على الحقائق كلها ، وهي الروح التي تسيطر على جميع النظم الدينية الخلقية والإقتصادية ، اضاف القرآن هذه الاحوال الانسانية كلها الى الله تبارك وتعالى ولم يقرر للإنسان إلا منصب الأمانة والخلافة ، فخاطب المسلمين تارة بقوله : « وآتوهم من مال الله الذي آتاكم (٢) » وطوراً بقوله : « وأنفقوا بما جعلكم مستخلفين فيه (٣) » وقرر أن الله هو المالك الحقيقي ، والوارث الحقيقي ، فليس لإنسان يرضخ بجزء يسير من هذا المال من ولافضل واليست له مأثرة يُدل بها ، ولا مفخرة يتيه بها ، فقال : « وما لكم أن لا تنفقوا في سبيل الله ، ولله ميراث السموات والأرض (١) وكان مقتضى هذا الوضع ، أن يعلم من الإنسان أن يتخلى عن كل ما يملكه ، ولا يمنح حق التصرف في ماله في يطلب من الإنسان أن يبقى مغلول اليد ، مقيد الإوادة ، مشاول الحرية .

### سر إضافة الأموال والملكية إلى الانسان ، وفائدتها :

ولكن الله سبحانه وتعالى لم يفعل ذلك ، ولم يجر القرآن ــ وهو الكتاب السماوي الأخير ــ على نمط واحد من إضافة هذه الأموال ونتائــــج الجهود

<sup>(</sup>١) سورة الروم -- ٢٧.

<sup>(</sup>۲) سورة النور \_ ۳۳.

<sup>(</sup>٣) سورة الحديد – ٧.

<sup>(</sup>٤) سررة الحديد \_ ١٠.

الإنسانية وثمرات كفاحه إلى الله تبارك وتعالى في كل مناسبة ، فلو فعل ذلك لما أثار دهشة وّاستغراباً لما قدمناه ، ولكنه لو فعل ذلك لأفقد الإنسان ثقته بنفسه ، واعتزازه بكرامت ، واعتاده على قواه وطاقاته ، وحرمه عاطفة الكدح ، ونشوة الطموح ، ودافع التنافس ، ولذة الحياة التي يجدها الإنسان في نسبة الأشياء إلى نفسه ورؤية نتائج سعيه وجهده ، هذه هي اللذة الفطرية التي تراود الأطفال الصغار لنسبة كل ماحواه بيتهم ، أو ملكه آباؤهم إلى أنفسهم ، وحرم بذلك الإنسان دافع الحب والإشفاق ، والنصح والإخلاص ، في حراسة هذه الأموال والأملاك ، وتزكيتها وإنمائها ، وإنمارها وإنتاجها ، وجرد الحياة البشرية من أقوى عوامل زحفها وصراعها ، وجهادها وكفاحها ، وأصبح العالم كلئه مصنعاً كبيراً ، يتحرك فيه بنو آدم كآلات صيّاء ، لا قلب لهم ولا ضمير ، ولا متعة لهم ولا لذة .

فلذلك كانت إضافة القرآن للأموال إلى أصحاب كسبها وانتاجها ، واقتنائها وإحرازها ، ، أكثر من إضافتها إلى خالقها ورازقها ، فقال : « ولا تأكلوا أموالكم بينكم بالباطل وتدلوا بها إلى الحكام لتأكلوا فريقاً من أموال الناس بالإثم وانتم تعلمون (١) » وقال : الذين ينفقون أموالهم في سبيل الله ثم لا 'يتبعون ما أنفقوا متنا ولا أذى ً لهم أجرهم عند ربهم ولا خوف عليهم ولا هم يحزنون (١) » وقال : «ياأيها الذين آمنوا أنفقوا من طيبات ما كسبتم ومما أخرجنا لكمن الأرض (٣)» وقال : «ولا تؤتوا السفهاء أموالكم التي جعل الله له قياماً (١) » وقال . « وإن

<sup>(</sup>١) سورة البقرة \_ ١٨٨ .

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة ٢٦٢ .

<sup>(</sup>٣) سورة البقوة ٢٦٧ .

<sup>(</sup>٤) سورة النساء ـ ه .

تؤمنوا و تتقوا يؤتكم أجوركم ولا يسألكم أموالكم (١) » إلى غير ذلك من الآيات القرآنية التي أضيف فيها المال والكسب إلى الإنسان .

وقد وسم الله في ذلك ، وكرم الإنسان حتى سمتى ما ينفقه المسلم في سبيل الله ، ويساعد به عباد الله قرضا ، فقال : « من ذا الذي يقرض الله قرضا حسنا فيضاعفه له أضعافا كثيرة (٣) » وقال : « إن تقرضوا الله قرضا يضاعفه لكم (٢) » وقال : « وأقيموا الصلاة وآتوا الزكاة وأقرضوا الله قرضاً حسنا (١) »

# كيف غرس القرآن فكرة الأمانة والخلافة في نفوس المسلمين ؟ :

وقد كانت هذه الحقيقة التي قررها القرآن ، وهي حقيقة ملك الله المطلق ، وأنه هو المالك الحقيقي لكل ما و'جد في هذه الأرض ، أو اكتسبه الإنسان وأحرزه ، 'تسيطر على تفكير المسلمين الأولين ، وتتحكم في حياتهم ، فلا يرون أنفسهم إلا أمناء مستخلفين في هذه الأموال : فلا إفتيات بالرأي ، ولا الحرية المطلقة في التصر ف فيها ، ولا رياء ولا فخر ، ولا أشر ولا بطر .

وقد غرس القرآن فكرة « الأمانة والخلافة » وأرسخها في نفوسهم وعقولهم بطُرق شق ، وأساليب تربو"ية حكيمة ، وأعلم المسلمين بأن هذه الأموال إذا كانوا اكتسبوها وتملـّكوها بكد اليمين وعرق الجبين ، وببراعتهم في طرق الكسب ، وحذقهم في الصناعات وأنواع التجارات ، فقد انتقلت الى

<sup>(</sup>١) سورة محمد عليه الصلاة والسلام \_ ٣٦ .

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة \_ ه ٢٤ .

<sup>(</sup>٣) سورة التغابن ـ ١٧ .

<sup>(</sup>٤) سورة المزمل ـ ٢٠ .

الله تبارك وتعالى مرة ثانية بحكم ميثاق الإسلام ، والتخلي لله تبارك وتعالى عن جميع الحقوق والدعاوى ، وهـ و الذي يقرره الإنسان ويقطعه على نفسه بدخوله في الإسلام ، ونطقه بالشهادتين ، فلله أن يستر د وديعته متى شاء ، ويطلب سلعته التي اشتراها متى شاء ، فقال: « إن الله أشترى من المؤمنين أنفسهم وأموالهم بأن لهم الجنة (۱) » وأنذر من استحوذ عليه حب المال ، وآثر نفسه او راحته وشهوات على الجهاد في سبيل الله ، وأداء حقوق الله ، ورأى لنفسه حقاً وحرية في التصرف فيه ، والضن به ، والحدب عليه ، فقال : « قل إن كان آباؤكم وأبناؤكم وإخوانكم وأزواجكم وعشيرتكم وأموال اقترفتموها وتجارة تخشون كسادها ومساكن ترضونها أحتب إليكم من الله ورسوله وجهاد في سبيله فتربصوا حتى يأتي الله بأمره والله لا يهدي القوم الفاسقين (۱) »

وأنذر المسلمين كذلك بأن الإضراب عن الإنفاق في سبيل الله بسخاء وعلو همة ، وبذل النفس والنفيس لله تعالى ، وخدلان هدذا الدين الذي به بقاؤهم وحياتهم ، وانتصارهم وازدهارهم سعي في هلاك النفس ، ومرادف لما يسمونه اليوم و الإنتحار » فقال : و وأنفقوا في سبيل الله ولا تلقوا بأيديكم إلى التهلكة وأحسنوا إن الله يحب الحسنين (٣) » .

حيف آمن المسلمون الأوالون بفكرة الأمانة والخسادفة ، وكيف خضعوا لهسا ؟ :

وقد كانت هذه سيرة الصحابة رضى الله تعالى عنهم فيما كانوا يملكون مــن

<sup>(</sup>١) سورة التوبة \_ ١١١ .

<sup>(</sup>٢) سورةُ التوبة ـ ٢٤.

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة \_ ه ١٩٠.

مالي ومتاع ، وعقار وملك ، وحرث ونسل ، وقد وضعوها تحت تصرف رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم ومصالح الإسلام ، قد كانت هذه سيرتهم في مكة قبل الهجرة ، وقد مثلها خير تمثيل أبو بكر الصديق ، وعمان بن عفان ، وعبد الرحمن بن عوف ، وصهيب الرومي ، وأبو سلمة ، وغيرهم من كبار المهاجرين وأغنيائهم ، وقد كانت هذه سيرتهم وسيرة الأنصار رضي الله تعالى عنهم في المدينة .

وتجلت هذه الفكرة والعاطفة بكل وضوح وقوة فيا قاله سعد بن معاذ قبل معركة بدر فقد جاء في الخبر:

و ولما بلغ رسول الله على خروج قريش استشار أصحابه فتكلم المهاجرون فأحسنوا ، ثم استشارهم ثانياً فتكلموا أيضاً فأحسنوا ، ثم استشارهم ثانياً فقهمت الأنصار أنه يعنيهم ، فبادر سعد بن معاذ ، فقال يارسول الله ! كأنك تعرض بنا وكان إنما يعنيهم ، لأنهم بايعوه على أن يمنعوه من الأحمر والأسود في ديارهم ، فلما عزم على الخروج ، استشارهم ليعلم ما عندهم ، فقال له سعد ، لعلك تخشى أن تكون الأنصار ترى حقاً عليها أن لا تنصرك إلا في ديارهم ، وإني أقول عن الأنصار ، وأجيب عنهم ، فاظعن حيث شئت ، وصل حبل من شئت ، واقطع حبل من شئت ، وخذ من أموالنا ما شئت ، واعطنا ما شئت ، وما أخذت منا كان أحب إلينا بما تركت ، وما أمرت فيه من أمر فأمرنا تبع لأمرك ، فو الله لئن سرت حتى تبلغ البرك من غران لنسير معك ، ووالله لئن استعرضت بنا للن سرت حتى تبلغ البرك من غران لنسير معك ، ووالله لئن استعرضت بنا المنا البحر خضناه معك (۱) » .

<sup>(</sup>١) زاد المعاد \_ ج \_ ١ ص ١٣٦ \_ ص ١٣٧ .

# الحث على إنفاق الفضل في سبيل الله وقيام المسلمين به في نشاط وحماس :

ولما رسخت هذه العقيدة في قلوب المسلمين ، وملكتهم هذه الفكرة والنظرة الخاصة إلى المال ، واعتباره مال الله الذي استخلفهم فيه ، وتغلغلت في أحشائهم ، طلب منهم أن ينفقوا من أموالهم ما فضل وفاض عن حوائجهم «الشرعية الأساسية » فنزل : « ويسئلونك ماذا ينفقون ، قل العفو(١١)».

وامتثاره وطبقوه بنشاط وحماس ، فقد هان عليهم كل شيء بعد إقرارهم بأن المال مال الله ، وأنهم أمناء أوصياء ، حتى بلغوا إلى أن أنفقوا على خصاصة وحاجة ، وآثروا غيرهم على أنفسهم وأولادهم ، وكان من خبر أبي طلحة الأنصاري ماكان ، وسجله قلم التاريخ مثالاً رائعاً للسخاء والإيثار يندر نظيره في تاريخ المجتمعات البشرية ، فقد روى البخاري عن أبي هريرة رضي الله عنه قال : « أنى رجل إلى رسول الله صليليم ، فقال : يا رسول الله اصابني الجهد ، فأرسل إلى نسائه فلم يجد عندهن شيئاً ، فقال النبي عليه ، وألا رجل يضيف فأرسل إلى نسائه فلم يجد عندهن شيئاً ، فقال النبي عليه ، وألا رجل يضيف هذه الليلة رحمه الله ، فقام رجل من الأنصار ، فقال : أنا يا رسول الله ! فذهب إلى أهله ، فقال لإمرأته : هذا ضيف رسول عليه لاتدخيريه شيئاً ، فقالت ! والله ما عندي إلا قوت الصبية ، قال : فإذا أراد الصبية العشاء ، فنو ميهم وتعالي ، فاطفئي السراج ، ونطوي بطوننا الليلة ، ففعلت ، ثم غدا الرجل على رسول فاطفئي السراج ، ونطوي بطوننا الليلة ، ففعلت ، ثم غدا الرجل على رسول

<sup>(</sup>١) سورة البقرة ـ ٢١٩ ـ قال ابن كثير في تفسير « المغو » ما يفضل عن أهلك ، وكذا روي عن ابن عمر ، ومجاهد ، وعطاء ، وعكرمة ، وسميد بن جبير ، ومحمد بن كعب ، والحسن، وقتادة ، والقاسم ، وسالم ، وعطاء الخراساني ، والربيسع بن أنس وغير واحمد ، أنهم قالوا في قوله « العفو » يعنى الفضل .

وقال ابن بطال في تفسيره ، أي ما فضل عن الكفاية .

الله عَلَيْكُم ، فقال : « لقد عجب الله عز" وجل" - أو ضحك - من فلان وفلانه » وأنزل الله تعالى : « ويؤثرون على أنفسهم ولو كان بهم خصاصة (١) » .

#### الزكاة بممنى الانفاق والسدقات:

وقد جاء فكر « الزكاة » في السور المكية ، وهي لا تعني غير الإنفاق والصدقات ، فقال تعالى : « قد أفلح المؤمنون الذين هم في صلاتهم خاشعون . والذين هم عن اللغو معرضون . والذين هم للزكاة فاعلون (٢) » وقال : « وويل للمشركين الذين لا يؤتون الزكاة وهم بالآخرة هم كافرون » . وقد دُكرت في تعاليم الرسول وفضائل الإسلام ، أمام بعض ملوك العصر ، وقد قال جعفر بن أبي طالب في مجلس النجاشي « وأمرنا أن نعبد الله وحده ، لا نشرك به شيئاً ، وأمرنا بالصلاة والزكاة والصيام (١) » وذلك في العام الخامس بعد البعثة .

# الحاجة إلى نظام معين للزكاة وتشريع يوافـــق الطبقات والعصور:

ولما بلغ المجتمع الإسلامي غايته من رسوخ العقيدة والتربية الخلقية، والطاعة والإنقياد ، والسخاء والإيثار ، والتجرّد من الأنانية الفردّية والجاعية ، وقوي الإسلام بأهله وإبثار أتباعه ، وتوسّع هذا المجتمع ، وتنوّعت فيه الأنماط

<sup>(</sup>١) سورة الحشير ـ ٩ ـ قد جاءت تسمية هذا الأنصاري في صحيح مسلم بأبي طلحة .

<sup>(</sup>٢) المؤمنون ـ ١ - ٤ .

<sup>(</sup>٣) سورة حم السجدة ـ ٧ ـ .

<sup>(</sup>٤) سيرة ابن هشام .

البشرية والمستويات الخلقية والروحية ، ففيه الغني والفقير والمتوسط بينها ، وفيه السخي الأريحي ، الذي هوايته في الإنفاق والإيثار ، وفيه الشحيح وفيه المقتصد والمتوسط ، وكان ما يشرع في هذا المجتمع من أحكام ، وما يطالب به من أعمال ، هي الشريعة الخالدة العامة العالمية التي يمتثلها المسلمون في مشارق الأرض ومغاربها، وفي أوائل العصور وأواخرها ، وفي بداية المدنية وبساطتها ، وفي أوجها وتعقدها ، ومع القوة الإيمانية التي تحتمل أكبر مغامرة ، وتهون أعظم تضحية و'تسيغ أكبر مشكلة ، ومع ضعف الإيمان الذي قد يوجد في أطراف العالم الإسلامي البعيدة ، وفي الأجيال المسلمة المتأخرة إقتضت حكمة الشولطف بعباده ، أن يُشرع الزكاة نظاماً مبين الحدود واضح المعالم معين النصاب ، معلوم المقادير والأعداد ، ويكون وسطاً بين الكثير والقليل ، لا يستهين به الأغنياء الأسخياء أولو الهمم ، ولا يقصر عنه المتوسطون أو دون المتوفي شروطها .

وأن لا يوكل ذلك إلى الرأي ، ولا إلى هـة الأفراد وطموحهم ، ولا إلى الإنفمالات الوجدانية العاطفية التي تكون في مد وجزر ، وقوة وضعف ، ولا إلى تشريع المشر عين ، وحكمة العلماء والحكام ، فلا ثقة بها في كل زمان ومكان ، ولا يؤمن عليها من انسباع الهوى والأغراض ، ففرضت الزكاة ، وحد دت نصبها ، ومقاديرها (١١) .

<sup>(</sup>١) نرجيع أن فرض الزكاة وقع بعد الهجرة ، وكان ذلك قبل السنة الخامسة على الأرجع ، فقد جاء ذكرها كفريضة ، ووكن من أوكان الإسلام ، في حديث ضمام بن ثعلبة ، وفي حديث وفد عبد القيس ، ( وكان قدرمه في السنة الحامسة ) ، وفي مخاطبة أبي سفيان مع «هرقل » ، وكانت في أول السابعة ، وما يدل على ذلك ما ثبت عند أحمد ، وابن خزية ، والنسائي ، وابن ماجه ، والحاكم من حديث قيس بن سعد بن عبادة ، قال : « أمرنا رسول الله صلى الله عليه وسلم يصدقة الفطر » قبل أن تنزل الزكاة ، ثم نزلت فريضة الزكاة ، فلم يأمرنا ، ولم ينهنا ونحن نقمله » وإسناده صحيح ، وصدقة الفطر البعة لرمضان وصومه ، وكان فرضه في السنة الثانيسة من المجرة ، والآية الدالة على فريضته ، مدنية بلا خلاف .

وقد أحسن شيخ الإسلام أحمد بن عبد الرحيم الدهلوي بيان حكمة التعيين والتحديد في أحكام الزكاة ونظامها ، فقال :

«ثم مست الحاجة إلى تعيين مقادير الزكاة ؛ إذ لولا التقدير ؛ لفرط المفرط ، ولاعتدى المعتدي ، ويجب أن تكون غير يسيرة لا يجدون بها بالا ، ولا تنجع من بخلهم ، ولا ثقيلة يعسر عليهم اداؤها ، وإلى تعيين المدة التي تجبى فيها الزكاة ، ويجب أن لا تكون قصيرة يسرع دورانها ، فتعسر إقامتها فيها ، وأن لا تكون طويلة لا تنجع من بخلهم ، ولا تدر على المحتاجين والحفظة ، إلا بعد انتظار شديد ، ولا أو فق بالمصلحة من أن يجعل القانون في الجباية ما اعتاده الناس في جباية الملوك العادلة من رعاياهم ، لأن التكليف بما اعتاده العرب والعجم ، صار كالضروري الذي لا يجدون في صدرورهم حرجاً منه ، والمسلم الذي أذهبت كالضروري الذي لا يجدون في صدرورهم حرجاً منه ، والمسلم الذي أذهبت الألفة غنه الكلفة أقرب من إجابة القوم وأو فق للرحمة بهم (۱) .

# فيم تجب الزكاة ؟ وحكمة التفاوت بين النصب والمقادير :

وحدد رسول الله على مقدار الزكاة والأموال التي تجب فيها ، ونصاب هذه الأموال ، الذي يجب فيه الزكاة وزمن وجوبها (٢) ، فجعلها في أربعة أصناف من المال ، وهي أكثر الأموال دوراً بين الخلق ، أحدها الزرع والثار ، الثانية بهيمة الأنعام الإبل ، والبقر ، والغنم ، الثالث الجوهران اللذان بها قوام العالم ، وهما الذهب والفضة ، الرابع أموال التجارة على اختلاف أنواعها (٣) » .

<sup>(</sup>١) حجة الله البالغة ج ٢ \_ ص ٣ .

 <sup>(</sup>٢) إقرأ الأحاديث الواردة في كل ذلك ، في كتب الصحاح ، واقرأ شرحها والبحث فيها ،
 وفهم فتهاء الإسلام لها في كتاب « نيل الأوطار » للملامة محمد بن علي بن محمد الشوكاني ( المتوفى ، ١٣٥٥ هـ ) .

<sup>(</sup>٣) ماتقط من زاد الماد -ج ١ - ص ١٤٥٠

قال الإمام ابن القيم وهو يتكلم في مصلحة إختيار الأموال التي تجب فيها الزكاة ، وحكمة التفاوت بين نـُصبِها ، وحكمة تعيين الزمن الذي تجب فيه الزكاة ، وهو حولان الحول ، في كتابه النفيس « زاد المعاد » :

« ثم إنه أوجبها مرة كل عام ، وجعل حول الزروع والثار عند كمالهـــا واستوائها ، وهذا أعدل ما يكون ، إذ وجوبهــاكل شهر أوكل جمعــة ، يضَّر بأرباب الأموال ، ووجوبها في العمر مرة ممّا يضر بالمساكين ، فلم يكن أعـــدل من وجوبها كل عام مرة ، ثم إنَّه فاوت بين مقادير الواجب بحسب سعي أرباب الأموال في تحصيلها ، وسهولة ذلك ومشقته ، فأوجب الخس فيا صادفه الإنسان مجموعاً محصلاً من الأموال ، وهو الر"كاز ، ولم يعتبر له حولاً ، بل أوجب فيـــه الخس متى ظفر به ، وأوجب نصفه ، وهو العشر فيما كانت مشقة تحصيله وتعبه وكلفته فوق ذلك ، وذلك في الثار والزروع التي يباشر حرث أرضها ، وسقيها ، وبذرها ، ويتولى الله سقيها من عنده بلاكلفة من العبد ، ولا شراء ماء ، ولا المارة بشر ودولاب ، وأوجب نصف العشر فيما تولى العبد سقيه بالكلفة والدوالي والنواضح وغيرها ، وأوجب نصف ذلك ، وهو ربع العشر (١) فيما كان الـناء فيه موقوفًا على عمل متصل من رب المال بالضرب في الأرض تارة ، وبالإدارة أيضًا ، فإن نمو الزرع والثار أظهر وأكثر من نمو التجارة ، فكان واجبها أكثر من واجب التجارة ، وظهور النمو فيما يسقى بالسهاء والأنهار ، أكثر ممّا يسقى بالدوالي والنواضح ، وظهوره فيها وجــد محصلا مجموعاً كالكنز أكثر وأظهر من الجيسع .

ثم إنه لما كان لا يحتمل المواساة كل مال وإن قل ، جعل للمال الذي يحتمل

<sup>(</sup>١) يعني ه , ٢ بالمئة .

المواساة ننصبا مقدرة ، المواساة فيها لا تحجف بأرباب الأموال وتقع موقعها من الساكين فجعل للورق مائتي درهم ، وللذهب عشرين مثقالاً (١) ، وللحبوب والثبار خمسة أوسق (٢) ، وهي خمسة أحمال من أحمال إبل العرب ، وللغنم أربعين شاة ، وللبقر ثلاثين ، وللإبل خمساً (٣) » .

(١) وكل مثقال كان يعادل في زمن رسول الله صلى الله عليه وسلم ديناراً ، وكل دينار كان في زمنه بعشرة دراهم بالتقويم تعادل عشرون مثقالاً ( أو عشرون ديناراً ) مائتي درهم ، وهكذا تعادل نصاب الذهب والفضة، واعتمد على ذلك في التشريع بطبيعة الحال ، وكان المعيار في الزكاة في كل عصر ومصر .

ومائتا درهم ، تمادل بالنقويم سبعين ليرة سورية ، أو سنة جنيهات استرلينية ، في هذا العصر وحشرون مثقالاً (أو عشرون ديناراً) تعادل ، ، ١٦ ليرة ذهبية عثانية ، أو ١١ جنيها بالعملة المصرية .

#### (٢) « الوسق ستون صاعاً ، وكل صاع ثمانية أرطال »

وهذا مذهب مالك ، والشافعي ، وأحمد ، وأكثر العلماء ، فيمتبرون النصاب فيا تخرجه الأرض ، وهو خمسة أوسق ، فليس عندهم في أقل من ذلك زكاة ، وذهب ابن عباس ، وزيد بن على ، وأبو حنيفة إلى العمل بالعام ، فقالوا ، تجب الزكاة في القليل والكثير ، ولا يعتبر النصاب ، والخلاف داثر على بحث أصولي ، فليرجع إلى كتب الاستدلال للمذاهب ، وكتب أصول الفقه ، وأحكام القرآن .

وقد ذكر شيخ الاسلام أحمد بن عبد الرحيم الدهاوي حكمة هذه المقادير التي جملتها الشريمة نصاباً تجب على من يملكه الزكاة ، فقال ، « إنما قدر من الحب والتموخسة أوسق ، لأنها تكفي أقل أهل بيت إلى سنة ، وذلك لأن أفل البيت ، الزوج ، والزوجة ، والثالث خادم ، أو ولد بينها ، وما يضاهي ذلك من أقل البيوت ، وغالب قوت الانسان رطل ، أو مد من الطمام ، فإذا أكل كل واحد من هؤلاء ، ذلك المقدار كفام لسنة ، وبقيت بقية لنوائبهم ، أو إدامهسم وإنما قدر من الورق خمس أواق ( يعني مائتي درم ) ، لأنها مقدار يكفي أقل أمل بيت سنة كامة ، إذا كانت الأسعار موافقة في أكثر الأفطار ، واستقرى، عادات البلاد المعتدلة في الرخص والمغلاء ، تجد ذلك » ( حجة الله البالغة ج٢ ـ ص ٣٣)

(٣) ملتقظ من كتاب « زاد المعاد » ج١ ص ٢٤٦ .

#### حكمة مواضع الزكاة وتوقيتها:

ويزيد ذلك شيخ الإسلام أحمد بن عبد الرحيم الدهـ اوي ايضاحـــا ويشرح حكمة اختيار مواضع الزكاة وتوقيتها ، فيقول :

« والأبواب التي اعتادها طوائف الملوك الصالحين من أهل الأقاليم الصالحة ، وهو غير ثقيل عليهم ، وقد تلسّقتها العقول بالقبول أربعة ، الأول أن تؤخذ من حواشي الأموال النامية ، فإنها أحوج الأموال إلى الذب عنها ، لأن النمو لا يتم إلا بالترد دخارج البلاد ، ولأن اخراج الزكاة أخف عليهم لما يرون من التزايد كل حين فيكون الغرم بالغنم ، والأموال النامية ثلاثة أصناف ، الماشية المتناسلة السائمة ، والزروع ، والتجارة .

والثاني ، أن تؤخذ من أهل الدثور والكنوز ، لأنهم أحوج الناس إلى حفظ المال من السر"اق وقطاع الطريق ، وعليهم انفاقات لا يعسر عليهم أن تدخــل الزكاة من تضاعيفها .

والثالث ، أن تؤخذ من الأموال النافعة التي ينالها الناس من غير تعب كدفائن الجاهلية وجواهر العاديين (١) ، فإنها بمنزلة الجيّان يخف عليهم الإنفاق منه .

والرابع ،أن تلزم ضرائب على رؤوس الكاسبين فإنهم عامة الناسوأ كثرهم، وإذا جبي من كل منهم شيء يسير كان خفيفاً عليهم ، عظيم الخطر في نفسه .

ولماكان دوران التجارات من البلدان النائية وحصاد الزروع ، وجني

<sup>(</sup>١) يعني القدماء .

الثمرات في كل سنة ، وهي اعظم انواع الزكاة قُدُر الحول لها ، ولأنها تجمع فصولاً مختلفة الطبائع وهي مظنّة الناء ، وهي مدة صالحة لمثل هذه التقديرات .

والأسهل والأوفق بالمصلحة أن لا تجعل الزكاة إلا من جنس تلــك الأموال فتؤخذ من كل صرمة من الإبل ناقة ، ومن كل ثلة من الغنم شاة مثلاً (١) » .

## مصارف الزكاة ، وقيام نظامها الاجتماعي :

وبيّن الله تبارك وتعالى مصارف الزكاة في آية من سورة براءة ، وهي قوله تعالى : « إنما الصدقات للفقراء والمساكين والعاملين عليها والمؤلفة قلوبهم وفي الرقاب والغارمين وفي سبيل ألله وابن السبيل ، فريضة من الله والله عليم حكم (٢) وقد كان نزول سورة براءة بعد فتح مكة . وقد استقرت دعائم الإسلام ، وبدأ الناس يدخلون في دين الله أفواجاً ، فقام نظام الزكاة

<sup>(</sup>١) حجة الله البالغة \_ ج ٢ \_ ص ٣٠.

<sup>(</sup>۲) سورة براءة ـ ۲۰ .

راجع تفسير هذه الكلمات ومعرفة مدلولها وما فيه من اقوال ومذاهب « احكام القرآن » للامام ابي بكر احمد بن علي الرازي الجساص الحنفي ( المتوفى سنة ٣٨٠ هـ) · « احسكام القرآن » للقاضي ابي بكر بن العربي المالكي ( م سنة ٤٠٥ هـ) وكتب التفسير والفقه للمذاهب الأربعسة .

وهذه المصارف المنصوصة في القرآن باقية دائمة مع بقاء حكم الزكاة إلا المؤلفة قاديهم ، فتــال اكثر الأثمة وفقهاء الاسلام ، قد سقط سهمهم بانتشار الاسلام وغلبته ، واستدارا على ذاــك ، بامتناع ابي بكر من إعطائهم ، وقد ذهب بعض الفقهاء إلى جواز التأليف . ويعجبني في ذاـك ، قول الفاضي ابي بكر العربي ، « والذي عندي إن قوى الاسلام ، زالوا . وإن احتيج إليهــم قول القاضي ابي بكر كان يعطيه رسول الله صلى الله عليه وسلم . فإن الصحيح قد روى فيه « بدأ الاسلام غريباً ، وسيعود غريباً كا بدأ » ( احكام القرآن ــ ص ٣٨٥ ) .

الإجتاعي (1) ، وبعث رسول الله على السعاة والعاملين على الصدقات يتساسّمون هذه الصدقات من أصحابها ، وبيّن رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم أحكام تحصيلها وآدابه ، وأوصاهم في ذلك وصايا ، تتجلى فيها الحكمة مع الرحمة ، والمصلحة الإجتاعية بجوار المصلحة الفردية (٢) وقد بعث معاذ بن جبل رضي الله عنه الى اليمن في العسام العاشر الهجري (٣) ، وأوصاه وصية ، أصبحت أساس قانون الزكاة ومنشورها الرسمي ، قال له :

« انك تأتي قوماً من أهل الكتاب ، فادعهم الى شهادة أن لا اله الا الله ، وأني رسول الله ، فإن هم أطاعوك لذلك ، فأعلمهم أن الله افسترض عليهم صلوات في كل يوم وليلة ، فإن هم أطاعوك لذلك ، فأعلمهم أن الله افترض عليهم صدقة تؤخذ من أغنيائهم ، فترد على فقرائهم ، فإن هم أطاعوك لذلك ، فإياك وكرائم أموالهم ، واتق دعوة المظلوم ، فإنه ليس بينها وبين الله حجاب (٤) »

#### مصالح الزكاة الأساسية :

اعتاد كثير من الكتاب الإسلاميين المعاصرين الذين خضعوا في قليل أوكثير للنظم الإقتصادية الحديثة ، وأهمية علم الاقتصاد وسيطرته على جميع النظم

<sup>(</sup>١) كان ذلك في السنة الناسمة للهجرة . قال الإمام ابو جعفر الطبري . «ثم دخلت سنة تسم .... وفي هذه السنة فرضت الصدقات . وفرق فيها رسول الله صلى الله عليه وسلم عماله على الصدقات ( تاريخ الطبري الجزء الرابع من المجلد الأول .مطبعة بريك ليدن ـ ص ٢٧٢٢) وقد وهم رحمه الله في قوله : فرضت الصدقات . فقد سبقت فرضيتها بسنين . كما قدمنا . وإنما كان في هذه السنة بعث العمال على الصدقات . وتفريقهم في الأمصار .

<sup>(</sup>٢) إقرأ هذه الرصايا ، والتوجيهات النبوية ، في دواوين الحديث والسيرة .

<sup>(</sup>٣) ذكره البخاري في اواخر المفازي .

<sup>(</sup>٣) رواه الجماعة عن ابن عباس رضي الله عنه .

ومناهج التفكير في هـذا العصر ، أن يفيضوا ويسترسلُوا في مصالح الزكاة الإقتصادية والإجتماعية ، وما تعود به على المجتمع الإسلامي من فوائد ومنافع ، واعتبروها ــ وبالأصح يفهم القارىء لكتاباتهم وبجوثهم أنهم يعتبرونهـــا ــ جباية مالية من أعدل الجبايات ، وأكثرها اتزاناً واعتدالًا في جميع الجبايات التي عرفها تاريخ الإقتصاد في العالم ، ولذلك يعتبرون أنها أكبر أساس ، وأقوى دعامة « للإشتراكية » التي يمتقدون أن الإسلام دعا اليها وتحققت في أفضل عصوره ، وكادوا يغفيلون ـــ الا من عصم الله ووفقه ــ روح الزكاة التي تسيطر عليها ، وهي روح العبادة والتقرب الى الله ، وحكمتها الأساسية الأولى ، وهي حكمة تركية النفس من الشع والحرص ، والأثرة وحب المال ، وظلم حقوق الفقراء وقسوةالنفس وتزكية المال وتنميته كوحلول البركة فيه برضا الله سبحانه وتعالى وقبوله ٬ وبفضل مواساة الفقراء الضعفاء ٬ وانعطاف قلوبهم ورقتها ٬ ودعائهم ، وقد ذكر الله هذه المصلحة الأساسية ، ونوه بها في القرآن ، ويكاد القرآن يقتصر عليها ، فقال مخاطبًا للرسول صلى الله عليه وآله وسلم : « خذ من أموالهم صدقة تطهرهم وتزكيهم بها (١) ، وقال مقارناً بين الربا والزكاة ، « وما آتيتم من رباً ليربو في أموال الناس فلا يربوا عند الله ، وما آتيتم من زكاة تريدون وجه الله فأولئك هم المضعفون <sup>(٣)</sup> » وقد أخرج أبو داود عن ابن عباس ، عن النبي علي ، قال : أن الله لم يفرض الزكاة الا ليطيب ما بقي من أموالكم » .

وتلي هذه المصلحة الأساسية مصلحة الجماعة والمجتمع ، وهي كفالة المجتمع ، الكفالة اللازمة الضرورية ، وسد حاجات الفقراء الطبعية البدائية ، وتهبئة كل

<sup>(</sup>١) سورة التوبة \_ ١٠٣ .

<sup>(</sup>۲) سورة الروم ـ ۳۹ .

عضو من أعضاء المجتمع أسباب الحياة الشريفة التي يستطيع بها القيام بحقوق الله وحقوق النفس ، والوصول الى الكمال المطلوب ، والغايسة المطلوبة من كل فرد مسلم .

وقد كان العلماء الذين كانت دراستهم للإسلام والكتاب والسنة ، دراسة أصيلة عميقة ، ولم يعرفوا إلا مدرسة النبوة التي يتتلمذون عليها ، ويتخرجون فيها ، والذين أتوا البيوت من أبوابها في فهم الإسلام وفقه الكتاب والسنة ، يراعون الترتيب بين هذه المصالح ، وينزلون كل واحدة منها منزلتها التي عينها الكتاب والسنة ، وفهمها الصحابة رضي الله عنهم وتلقتاها المسلمون جيلا بعد جيل ، وهنا ننقل نماذج من ذلك لبعض كبار علماء الاسلام :

يقول شيخ الإسلام أحمد بن عبد الرحيم الدهلوي ، وهو يبحث في مصالح الزكاة الرئيسية ، وحكمة التشريع فيها :

و واعلم أن عمدة ما روعي في الزكاة مصلحتان ، مصلحة ترجع إلى تهذيب النفس ، وهي أنتها أحضرت الشح ، والشح أقبح الأخلاق ، ضار بها في المعاد ، ومن كان شحيحاً ، فإنه إذا مات بقي قلبه متعلقاً بالمال ، وعذ ب بذلك ، ومن تمر"ن بالزكاة ، وأزال الشح من نفسه ، كان ذلك نافعاً له .

وأنفع الاخلاق في المعاد بعد الإخبات لله تعالى ، هو سخاوة النفس ، فكما أن الإخبات يعد للنفس هيئة النطلع إلى الجبروت ، فكذلك السخاوة تعد لها البراءة عن الهيئات الحسيسة الدنيوية ، وذلك لأن أصل السخاوة قهر الملكية البهيمية ، وأن تكون الملكية هي الفالبة ، وتكون البهيمية منصبغة بصبغها ، اخذة حكمها ، ومن المنبهات عليها بذل المال مع الحاجة اليه ، والعفو عمن ظلم ، والصبر على الشدائد في الكريهات ، بأن يهو ن عليه ألم الدنيا لإيقانه بالآخرة ، فأمر النبي صلى الله عليه وسلم بكل ذلك ، وضبط أعظمها ، وهو بذل بالله محدود ، وقرنت بالصلاة والإيمان في مواضع كثيرة من القرآن ، وقال تعالى المال محدود ، وقرنت بالصلاة والإيمان في مواضع كثيرة من القرآن ، وقال تعالى

عن أهل النار: « قالوا لم نك من المصلِّين ، ولم نك نطعم المسكين، وكنا نخوض مع الحائضين (١).

ومصلحة ترجع إلى المدينة ، وهي أنها تجمع لا محالة الضعفاء وذوي الحاجة ، وتلك الحوادث تفدو على قوم ، وتروح على آخرين ، فلو لم تكن السنة بينهم مواساة الفقراء وأهل الحاجات لهلكوا وماتوا جوعبا ، وأيضاً فنظام المدينة يتوقف على مال ، يكون به قوام معيشة الحفظة الذابين عنها، والمدّبرين السائسين لها ، ولما كانوا عاملين للمدينة عملا نافعاً ، مشغولين به عن اكتساب كفافهم ، وجب أن يكون قوام معيشتهم عليها . والانفاقات المشتركة ، لا تسهل على البعض ، أو لا يقدر عليها البعض ، فوجب أن تكون جباية الأموال من الرعية سنة .

ولما لم يكن أسهل ولا أوفق بالمصلحة من أن تجعل إحدى المصلحتين مضمومة بالأخرى ٢٠) .

ويقول العلامة بحر العلوم اللكهنوي (٣) :

﴿ إِنْ الزَّكَاةُ لَيْسَتُ غُرَامَةً ، بل عبادة خالصة لله تعالى كسائر العبادات ،

« لا بد في أداء الزكاة من النية ، لأن الزكاة عبادة عظمى ، أحد أركان الإسلام كالصلاة لا يقصد منها إلا الثواب ، فلا بد من النية ، وإن أدى بلا نية لا يتأدى الزكاة كالصلاة ، لأن الصلاة تلغو بلا نية ، مجلاف الزكاة من دون النية ، فإنها تصير هبة ، وينال ثواب الهبة ، لأن الله لا يضيع أجر من أحسن عملا ، (٤)

<sup>(</sup>١) سورة المدثر ٧٣ ــ ٧٥ .

<sup>(</sup>٢) حجة الله البالغة \_ ج٢ ص ٢٩ \_ ٠ ٣٠

 <sup>(</sup>٣) هو العلامة عبد العلي محمد ابن العلامة نظام الدين السهالوي اللكمنوي، كان إماماً جوالاً
 في الأصول والمنطق . ومن أشهر مؤلفاته (فواتح الرحموت ، شرح مسلم الثبوت) . توفي
 سنة ١٢٧٥هـ.

<sup>(</sup>٤) رسائل الاركان \_ ص ١٦٣ .

#### سهات ( الزكاة » البارزة :

وللزكاة المشروعة في الإسلام سمات تميزها عن أنواع الجبايات والإتاوات ، التي تفرضها الحكومات أو المجتمعات ، أو تسن في القوانين الوضعية البشرية ، وتجعل لها هذه السمات طابعاً خاصاً ، وطبيعة خاصة ، وتضفي عليها قدساً دينياً ، وتجعل لها تأثيراً في الحيساة والأخلاق ، وفي الصلة بين العبد وربة ، لا يوجد « ولا يمكن أن يُوجد » في الجبايات وأنواع الضرائب والإتاوات ، مهما بلغت من العدل والنزاهة ، والخفة والضاً لة .

#### التبشير والانذار:

فمن أبرز هذه السمات ، ومن اعمقها في التأثير ما يقترب بهذه الفريضة ، ويرافقها من روح الإيمان والإحتساب (١) وهي الروح التي تتجرد منها الضرائب الرسمية ، والجبايات القانونية بطبيعة الحال ، بل بالمكس من ذلك ترافق هذه الاخيرة روح المقت والسامة والسخط ، والاستثقال والإستكثار ، فإن دافع هذه الضرائب لا يعتقد أنها مشروعة من الله ، ولا يرجو عليها أجراً وثوابا ، بل يعتقد في أكثر الأحيان أن مصدرها تشريع أفراد مثله ، أو أخس منه ، وتنفق في كثير من الأحيان في الأهواء والشهوات ، وفي المحافظة على السلطات ، ولي المحاص معدودين ، أو أحزاب محدودة ، ثم لا يرافق هذه الأحكام والتشريعات شيء من الترغيب والترهيب الدينيين ، بل يتبعها تهديدات وغرامات زمنية ، أو مناشير ومراسيم قاسية جافة ، تزيد دافعها كراهة وسخطا ، وتذمراً ومقتاً .

<sup>(</sup>١) سبق شرحها في موضوع الصلاة ، راجع بحث « النطهر وما يورثه من اهتام »

ولهذه الحكمة البالغة التي لا يقدر عليها إلا العلي الحكم ، جاءت الزكاة في القرآن والحديث ، وفي التعليات النبوية مقرونة بالفضائل ، وما لها من نتائج في الدنيا والآخرة ، وما وعد الله لفاعلها من الأجر والثواب ، والنمو والبركة في المال ، والعقاب الأليم لمن امتنع عنها ، ومحق ماله .

فيقول الله تعالى : « مثل الذين ينفقون أموالهم في سبيل الله كمثل حبّة أنبتت سبع سنابل في كل سنبلة مائة حبّة ، والله يضاعف لمن يشاء والله واسع علم الذين ينفقون اموالهم في سبيل الله ثم لا يتبعون ما أنفقوا منناً ولا أذى لم أجرهم عند ربهم ولا خوف عليهم ولا هم يجزنون (١١) » ويقول : « الذين ينفقون أموالهم بالليل والنهار سراً وعلانية فلهم اجرهم عند ربهم ولا خوف عليهم ولا هم يجزنون (٢) ويقول : « إن الذين آمنوا وعملوا الصالحات وأقاموا الصلاة وآنوا الزكاة ، لهم أجرهم عند ربهم ولا خوف عليهم ولا هم يجزنون (٣) » ويقول « من ذا الذي ينقرض الله قرضا حسنا فيضاعفه له ، وله أجر كريم (١٤) » ويقول « إن المصدّقين والمصدّقات وأقرضوا الله قرضا حسنا يضاعف لهم ولمم أجر كريم (١٤) « ويقول المصدّقين والمصدّقات وأقرضوا الله قرضا حسنا عضاعف لهم ، ولم أجر كريم (١٥) « ويقول : وما آتيتم من زكاة تريدون وجه الله ، فأولئك هم المضعفون (١٦) » والآيات في ذلك كثيرة .

وكذلك تبع هذا التبشير الذي هي حاجة الإنسانية ومقتضى الطبيعية البشرية ، إنذار وتخويف على اكتناز الأموال ، وحيازتها من الفقراء وذوي الحاجات ، والإمتناع من أداء حق الله وحق الفقراء في هذه الاموال التي تفيض

<sup>(</sup>١) سورة البقرة ٢٦١ – ٢٦٢ .

<sup>(</sup>٢) سبررة البقرة ٧٧٤.

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة ٧٧٧ .

<sup>(</sup>٤) سورة الحديد ١١.

<sup>(</sup>ه) سورة الحديد ١٨.

<sup>(</sup>٦)سورة الروم ٣٩ . ﴿

عن الحاجة وتتكدس عند أصحابها ، تسلية بها ، وتطاولاً وشحاً وحرصاً ، فقال : « والذين يكنزون الذهب والفضة ولا ينفقونها في سبيل الله ، فبشرهم بعذاب أليم، يوم يحمى عليها في نارجهنم فتكوىبها جباههم وجنوبهم وظهورهم، هذا ما كنزتم لأنفسكم فذوقوا ما كنتم تكنزون (١١) » .

وعلى هذا النسق الحكيم جرى لسان النبوة الأخيرة ، ففاض الحديث النبوي ببشارات ووعود كريمة على أداء الزكاة ، وآثارها الطيبة في المال والنفس ، وفي الدنما والآخرة .

فمن ذلك ما رواه أبو هريرة رضي الله عنه عن النبي بيالية و قال : « ما تصدق أحد بصدقة من طبّب – ولا يقبل الله الا الطبيب – إلا أخذها الرحمن بيمينه وان كانت تمرة ، فتربو في كف الرحمن حتى تكون أعظم من الجبل كما يربي احدكم فلوه أو فصيله (٢) وعنه قال : قال رسول الله والله المعلم عن الأرض ، فسمع صوتا في سحابة . استى حديقة فلان ، فتنحى ذلك السحاب فأفرغ ماءه في حرق ، فإذا شرجة من تلك الشراج ، وقد استوعبت ذلك الماء كله ، فتتبع الماء ، فإذا رجل قائم في حديقة يحول الماء بمسحاته ، فقال : كله ، فتتبع الماء ، فإذا رجل قائم في حديقة يحول الماء بمسحاته ، فقال : يا عبد الله . لم سألتني عن اسمي ؟ قال : سمعت صوتا في السحاب الذي هذا يا عبد الله . لم سألتني عن اسمي ؟ قال : سمعت صوتا في السحاب الذي هذا ماؤه . يقول : استى حديقة فلان . باسمك . فما تصنع فيها ؟ قال : أما اذا ماؤه . يقول : استى حديقة فلان . باسمك . فما تصنع فيها ؟ قال : أما اذا قلت هذا فإني انظر الى ما يخرج منها فأتصدق بثلثه وآله وسلم: « ما نقص مال من فيه ثلثه "أو قال ، ما نقصت صدقة من مال ، وما زاد الله عبداً بعفو إلا عزاً ، فيه قال ، ما نقصت صدقة من مال ، وما زاد الله عبداً بعفو إلا عزاً ،

<sup>(</sup>١) سورة التوبة ٣٤ – ٣٠.

<sup>(</sup>٢) للستة الا الج داوه .

<sup>(</sup>٣) لسلم .

وما تواضع عبد ثه إلا رفعه الله (١) وعنه ، رفعه ، قال : « ما من يوم يصبح فيه العباد إلا ملكان ينزلان ، يقول أحدهما : « اللهم " اعط منفقاً خلفا » ويقول الآخر : «اللهم " اعط بمسكا تلفا (١) ومنها ، ماروت عائشة أم المؤمنين، قالت: « إنهم ذبحوا شاة ، فقال الذي يَجَالِكُم ما بقي منها ؟ قالت : ما بقي منها الا كتفها قال : بقي كلها ، الا كتفها » (١) .

وكذلك انذر الرسول صلى الله عليه وآله وسلم مانعي الزكاة ، ومن لايؤدي حق الله والفقراء في ماله ، بالعقاب الشديد في الآخرة ، وبالنتيجة الوخيمة في الدنيا ، فقد روى ابو هريرة رضي الله عنه ، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم، من آتاه الله مالاً فلم يؤد زكاته مأسل له ماله يوم القيامة شجاعاً اقرع له زبيبتان يطوقه يوم القيامة ، ثم يأخذ بلهزمتيه ، يعني شدقيه ، ثم يقول : انا مالك ، انا مالك ، انا كنزك ، ثم تلا « ولا يحسن الذين يبخلون الآية ، أوعنه انه قال : مقال ، انا كنزك ، ثم تلا « ولا يحسن الذين يبخلون الآية ، أوعنه انه قال : والزكاة مغرما ، وتعلم لغير الدين ، واطاع الرجل امرأته ، وعق آمة ، وادنى صديقه ، وأقصى اباه ، وظهرت الأصوات في المساجد ، وساد القبيلة فاسقهم ، وكان زعم القوم اردهم ، وأكرم الرجل نحافة شر ه ، وظهرت القبنات والمعاز ف وشربت الخور ، ولعن آخر هذه الأمة او لها . فارتقبوا عند ذلك ربحاً حراء ، وزلزلة ، وخسفا ، ومسخب ، ، وقذفا . وآيات تتابع كنظم ، قطع سلكه فتتابع (٥) .

وقدكانت نتيجة هذه الفضائل ، وما جاء في القرآن والحديث في الترغيب

<sup>(</sup>١) لمسلم والترمذي والموطأ .

<sup>(</sup>٢) للشيخين .

<sup>(</sup>٣) للترمذي .

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري .

<sup>(</sup>ه) رواه الترمذي .

والترهيب ، أن المسلمين كانوا رقباء انفسهم ، وكانوا سعاة بيت المال المتطوّعين، ووكلاء فقراء المسلمين ، في اموالهم ، وحرثهم ، ونسلهم، فكانوا يبحثون عن المصارف ، ومستحقي الزكاة بحثا امينا دقيقاً ، ويتحرّون مواضعها، ويحرصون على اداء ما يجب عليهم من حقّ الله ، فلا يطيب لهم عيش ، ولا يهنا لهم طعام حتى يتخلّوا عن ذلك ، ومن تتبّع حياة الصحابة رضي الله عنهم ، ودرس سيرتهم وسيرة التابعين لهم بإحسان ، رأى مواقفهم في ذلك ، وعرف ما بلغ الإيمان وأخبار الترغيب والترهيب من نفوسهم ، حتى اصبحت بذلك الزكاة كالصلاة ، التي يحرص على ادائها المسلم ، ويحافظ عليها بدقيّة ، ولا يقر الهقرار حتى يقوم بها .

وقد فطن لأهمية هذه الفضائل ، وما لها من فضل في إثارة الشعور الديني، علماء الإسلام ، فحرصوا على إيراد هذه الفضائل والترغيب والترهيب في كتبهم، وأشاده ابها في مواعظهم وخطبهم ، وكان لها التأثير المطلوب في المجتمع الإسلامي ، فلولا هي لتعطل اداء الزكاة ، ولهجر المسلمون القيام بها بأنفسهم، بعد ما تركت الحكومات الإسلامية المطالبة بها ، والإشراف عليها .

وقد أحسن شيخ الإسلام احمد بن عبد الرحيم الدهاوي الإشارة إلى اهميَّة هذه الفضائل ومكانتها في التشريع الإسلامي . فقال :

«ثم مست الحاجة الى بيان فضائل الإنفاق والترغيب فيه ، ليكون برغبة وسخاوة نفس ، وهي روح الزكاة ، وبها قوام المصلحة الراجعة الى تهذيب النفس ، والى بيان مساوى الإمساك والتزهيد فيه ، إذ الشح هو مبدأ تضرر مانع الزكاة ، وذلك إما في الدنيا ، وهو قول الملك : اللهم اعط منفقاً خلفا ، والآخر : اللهم اعط مسكاً تلفا ، قوله صلى الله عليه وسلم ، اتقوا الشح ، فإن الشح اهلك من قبلكم » الحديث ، وقوله صلى الله عليه وسلم « إن الصدقة لتطفى ، غضب الرب » وقوله صلى الله عليه وسلم ، « إن الصدقة تطفى ، الخطيئة ، كا



الحكومات ، ولم تتعطُّل حدود الله كلّ التعطُّ لل (١١)، في هذه الحكومات ، التي يبالغ كثير من المؤرخين المغرضين ، والباحثين المستشرقين في ذمها ، وانحرافها عن تعاليم الإسلام ، بل ثورتها عليها ، كا يقولون .

وبالعكس من ذلك، الجبايات والضرائب والمكوس، التي تفرضها الحكومات اليوم ، فهي صورة مقلوبة معكوسة للزكاة ، فهذه الضرائب - العادلة منها والمجحفة ، والصغيرة منها والضخمة \_ تؤخذ من الفقراء وأوساط النَّاس ، وتُسُردٌ على الرؤساء والأغنياء والأقوياء ، إنَّهما تجتمع بعرق جبين الفلاَّحين ، والعملة والصنَّاعين ، والتجَّار الذين يشتغلون ليلَ نهارَ في متاجرهم ودكاكينهم ، وتـُصرف هذه الأموال بسخاء بل بقسوة نادرة ٍ ، ووقاحة زائدة ٍ في استقبال رؤساءالجمهوريات الزّائرين للبلاد ، وفي ولائمهم التي تـُـشبه ولائم « الف ليلةوليلة » الخياليّة الأسطوريّة وفي المهرجانات التي يُحتفل بها بين حين وحين٬ وفي مآدب السفارات في البلاد الأجنبية التي تجري فيه الخر جري الأنهـــار ، وفي دعايات الحكومة التي تستنفد موارد الشعب وتمنص ماءه ، وتحول بين رجل الشعب وقوته ، وفي جعالات الصحفيين الأجانب ، ووكالات الأنساء ، ورواتب المذيعين البارعين الذين حذقوا فن تلفيق الأخبار ، وانتَّهام الأبرياء ، وتشريح الأحياء منالمنافسين والأعداء وتكاليف الصحف التي تـُعتبر أهم وأنفع منأقوى الجيوش ، وأحدث الأسلحة ، فسا من حكومة شعبيّة ديمقراطيّة ، ولا من حكومة شيوعية أو اشتراكية ، إلا وهي تمتص دم الشعب كالاسفنج ، وتصبّه في بحر الدعاية والرشاء السياسي، والتلبيس الصحفي، ومحاكمة المعارضين، من المحرمين وغير المجرمين ، فلا أدق تصويراً ولا أصدق تعبيراً في وصف هذه الضرائب ، التي تقوم عليها الحكومات اليوم ، من قولنا إنها « تؤخذ من فقرائهم وتردُّ على

<sup>(</sup>١) كتاب الحراج لقاضي القضاة ، الامام ابي يوسف ومقدمته بصفة خاصة بردان ساطع على ما كان من اهتمام في اوج الدولة العباسية بأحكام الحراج والزكاة والصدقات فإنه حستب هذا الكتاب العظيم باقتراح من امير المؤمنين « هارون الرشيد » .

اغنيائهم ، لذا كانت الزكاة الإسلامية التي فرضها الله على عباده الموسرين لطفاً ورحمة بالأمة ، ونتيجة لنعمة النبو"ة التي لا نعمة فوقها ،ضريبة اذا كان لا بد من إطلاق هذه الكلمة أقل الضرائب مقداراً وأخفتها مؤنة ، وأعظمها يُمناً وبركة ، وأكثرها فائدة ، لأنها « تؤخذ من أغنيائهم وترد على فقرائهم » .

## روح التقوي والتواضع والاخلاس:

والسمة الثالثة المميزة للزكاة ، هي روح الإخلاص ، والتواضع والإمتنان ( لا المن ) والإكرام الذي يجب ان يقترن به أداء الزكاة ، ويتصف به صاحبها وهي الآداب الدقيقة والأخلاق السامية النبيلة ، والروح الدينية التي حت عليها القرآن وأشاد بها ، ووصف كرام القائمين بهذه الفريضة بالتلبس بها ، فتارة نهى المتصدة قين وأصحاب الخير والبر ، عن أن يكدر أعمالهم ، وينقلل من قيمتها المن والآدى ، فقسال في الأسلوب القرآني المعجز : « الذين ينفقون أموالهم في سبيل الشملا يتبعون ما أنفقوا منا ولا أذى " لهم أجرهم عند ربهم ولا خوف عليم ولا هم يحزنون ، قول معروف ومغفرة خير من صدقة يتبعها أذى والله غني حليم ، يا أيها الذين آمنوا لا تبطلوا صدقاتكم بالمن والأذى كالذي ينفق ماله رئاء النساس ولا يؤمن بالله واليوم الآخر فمثله كمثل صفوان عليه تراب ، فأصابه وابل ، فتركه صاداً لا يقدرون على شيء مماً كسبوا ، والله لا يهدي القوم والكافرين (۱) ،

وتارة مدح أصحاب الخير والبر بروح التواضع والإشفاق الذي يسيطر عليهم عند اشتفالهم بهذه الخيرات وتلبُّسهم بها ٬ فقال : « والذين يؤتون ما آتوا وقلوبهم

<sup>(</sup>١) سورة البقرة ٢٩٢ - ٢٩٤ .

وجلة أنهم إلى ربهم راجعون (١) » وقال : « إنما وليشكم الله ورسوله والذين آمنوا الذين يقيمون الصلاة ويؤتون الزكاة وهم راكعون (١) »، وتارة مدح القائمين بهذه المبر الت وأعمال المواساة بالإخلاص التمام ، والتجرد عن الأغراض المادية أو المعنوية ، فقال : « ويطعمون الطعام على حبّه مسكيناً ويتيا وأسيراً ، إنما نطعم لوجه الله لا نريد منكم جزاءاً ولا شكوراً ، إننا نخساف من ربّنا يوما عبوسا قطريراً (٣) .

وكذلك حث على أن يكون حظ الله وحظ عباده الفقراء من المال الطيّب الكريم الذي ترغب فيه النفس ، ويكرم به الرجل لا من المرذول الرديء الذي يُزهد فيه ويُستهان بقيمته ، فقال : « يا أيها الذين آمنوا أنفقوا من طيبات ما كسبتم ومها أخرجنا لكم من الأرض ولا تيمّعوا الخبيث منه تنفقون ولستم بآخذيه إلا "أن تغمضوا فيه واعلموا أن الله غني حميد ( ) » .

وفي الحديث : ﴿ أَنْ عَائِشَةَ أَرَادَتَ أَنْ تَتَصَدَّقَ بِلَحْمَ مَنْ َ َ فَقَالَ لَهَا الَّذِي عَلِينًا إِنْ اللَّهِ اللَّهِ أَنْتُصَدَّقِينِ بِمَا لَا تَأْكُلِينِ ؟ ! (٥) » .

وبالمكس من ذلك الجبايات التي تجبيها الحكومات عدلاً او ظلماً -تتجرد من هذا الروح الخلقي والتعبدي ، وعن تواضع النفس ، والخوف على العمل من الرياء وعدم الإخلاص ، وتحري المال الطاهر الطيّب الأثير الكريم، ففي غالب الأحيان تقترن هذه الجبايات بروح المقت والضجر والإحتيال القانوني ، وتعشّد

<sup>(</sup>١) سورة المؤمنون ٦٠ .

<sup>(</sup>٣) سورة المائدة ه. . قال العلامة ابر حيان الانداسي في « بحر الحيط » « والركوع منا ظاهره الحضوع لا الهيئة التي في الصلاة » ج ٣ ص ١٠٥.

<sup>(</sup>٣) سورة الدهر ٨ – ١٠.

<sup>(</sup>٤) سورة البقرة ٢٦٧.

<sup>(</sup>ه) رواه أحمد .

المال الذي جاء من طرق غير شرعية ، وتلك طبيعة الأحكام وانتوانين العلمانية الزمنية ، التي لا تسندها عقيدة ، ولا فكرة دينية ، أو قدسي روحي.

# الفرق بين الزكاة والربا :

إن الزكاة والربا يتناقضان وعلى خط مستقيم » فها من الأضداد المعنوية ، والمتناقضات الخلقية ، التي تفترق من بدايتها ، ولا تلتقي إلى النهاية ، فدوافع الواحد منها تناقض دوافع الآخر ، وكذلك الأهداف والفسايات ، وكذلك الآثار في النفس ، وفي الفرد والجماعة ، وفي المجتمع الإنساني بصفة عامة .

فروح الزكاة خشية الله وطاعته ، وابتغاء رضوانه ، والمواساة والعطف على الفقراء والرئاء لأحوالهم ورقة القلب ، والإخلاص والتجرد عن الأغراض ، حين كان روح الربا معصية الله ، ومبارزت بالحرب ، وقسوة القلب ، والشح المفرط ، والنهامة المسرفة للمال ، وتضخمه وتناسله (١) من كل طريق ، وانتهاز فرصة حاجة الفقير الملحة ، واستغلال فقره وضعفه .

وحين كانت نتيجة الزكاة ، وأثرها النفسي زيادة الإيمان ، وانشراح القلب ، وطيب النفس والرسوخ في الكرم والنبالة ، والسخاء والساحة ، كانت نتيجة الربا انقباض النفس، وقسوة القلب ، وبلادة الروح وشراسة الحثلق ، والضراوة باللحم الإنساني وماء الوجه ، وديباجة الحياة الإنسانية ، وانتهاك كرامتها ، والتمتع والحياة .

وحين كانت نتيجة الزكاة فشو" ررح المواساة والكرم في المجتمع ، وانتشار

<sup>(</sup>١) ذلك لأن مال المرابي يلد المال ، ويبيض ويفرخ من غير مقابل ، من جهد او تجارة . حتى يكون اضمافاً مضاعفة .

الغنى في أعضائه ، والبركة في الأموال ، والألف في القلوب ، والتحاب في النفوس ، والنقة بين الأفراد ، كانت نتيجة الربا تكدس مال المجتمع ، وحصيلة جهود أعضائه في مكان واحد ، أو في فرد واحد ، أو في أفراد في أقل عدد مكن ، فكان المرابي في هذا المجتمع ، هو الحوض الصغير الذي تنتهي إليه جميع السواقي في هذا البلد ، ويبقى من غير ماء ، أو كجبل المغناطيس الذي جاءت سندباد البحري في « ألف ليلة وليلة » ، الجبل الذي يقال أن سفينة رماها الطوفان إليه ، فجعل الربان يبكي وينوح ، فسنل عن السبب ، فقال : إبتلانا الله بجبل المغناطيس الواقع في هذا البحر . وإنه سيجر جميع المسامير الحديدية ، فتتحطم السفينة وتتناثر ألواحها وأجزاءها، فيلتقمها البحر . وكذلك كان ، فالمرابي ، أو جماعة المرابين في بلد يملكون ذلك المغناطيس «المال» وكذلك كان ، فالمرابي ، أو جماعة المرابين في بلد يملكون ذلك المغناطيس «المال» الذي يجتذبون به جميع المسامير والروابط التي تربط أجزاء الحياة وقوائمها ، بعضها ببعض ، فتتناثر هذه الأجزاء ، وتتفكك هذه العرى والروابط ، وينزف جسم المجتمع دمه القاني الأصيل ، وينصاب بالسل الخناقي والإقتصادي ، فإذا عاش مساولاً مشاولاً ، وإذا مات ، مات حزيناً سليباً .

وكذلك نتيجة الربا: التباغض بين الأفراد ، وزوال الثقة المتبادلة في المجتمع ، وفشو روح السخط والتشاؤم ، والشات بين المتعاملين بالربا ، وبين الفقراء والأغنياء ، ووجود طبقتين متميزتين تمام التميز ، كانت إحداهما من جنس البشر ، والأخرى من الحيوانات والدواجن ، وهما طبقة الأثرياء ثراء فاحشا ، وطبقة لفقراء فقراً مدقعاً .

لذلك يذم القرآن الربا ذما شديداً ، ويشنع عليه ويقبع تصويره ، بقدار ما يمدح الزكاة ويحث عليها ، بل قد يكون تشنيعه على الربا ، وذمة له أقوى وأعنف ، من مدحه للزكاة والصدقات ، وذلك أسلوب القرآن الحكيم في العقائد المنحرفة ، والأخلاق الذميمة ، والأعمال القبيحة . فكانت صيغته لذم الربا ، وعبارته فيه من أشد أساليب الذم والإنكار ، وأفظعها ، الأسلوب الذي

تقشعر له الأبدان ، وتنخلع منه القلوب ، وهو قوله تعالى : « يا أيها الذين آمنوا القوا الله وذروا ما بقي من الربا إن كنتم مؤمنين ، فإن لم تفعلوا فأذنوا بحرب من الله ورسوله ، وإن تبتم فلكم رؤوس أموالكم لا تظلمون ولا تنظلمون (١١ » . وصور آكل الربا تصويراً دقيقاً يثير المقت والكراهة في نفس القارىء المؤمن ، فيقول : « الذين يأكلون الربا لا يقومون إلا كما يقوم الذي يتخبطه الشيطان من المس ، ذلك بأنهم قالوا إنما البيع مثل الربا وأحل الله البيع وحرام الربا ، فمن جاءه موعظة من ربه فانتهى ، فهم ما سلف وأمره إلى الله ومن عاد فأولئك أصحاب النار هم فيها خالدون » (٢) .

وقد قارن القرآن بين الربا والصدقات ، وآثارهما ونتائجهما ، في أكثر من موضع ، فقال في إيجاز ، هو الإعجاز ، وفي لفظ يحتاج تفسيره إلى مجلَّدضخم ، وإلى استعراض تاريخ علم الإقتصاد ، وما آل إليه أمر البلاد والمجتمعات التي عاملت بالربا فقال : « يمحق الله الربا ويربي الصدقات والله لا يحب كل كفار أثم (٣) وقال: «وما آتيتم من رباً ليربوا في اموال الناس فلا يربوا عند الله وما آتيتم من ركاة تريدون وجه الله ، فأولئك هم المضعفون » (٤) .

وكذلك فعل الرسول صلى الله عليه وآله وسلم -- وكان خُلقه القرآن -- فمدح الزكاة والصدقات ، وذكر آثارها ونتائجها في المال وفي جماعة المسلمين ، وقد مرَّت الاحاديث التي وردت في البركة في المال الذي يتصدق منه ، وإعانة العبد المتصدق من الله ، وبالعكس من ذلك ، أنذر على منع الزكاة بالعقوبة الماجلة في الدنيا ، فقد روى بريدة عنه ، قال : « ما منع قوم الزكاة الا ابتلاهم الله

<sup>(</sup>١) سورة البقرة ٢٧٨ – ٢٧٩.

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة ٧٧٠.

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة ٢٧٦ .

<sup>(</sup>٤) سورة الروم ٣٩.

#### بالسنين <sup>۱۱)</sup> » .

وهكذا أنذر على الربا والمعاملة به بالعقوبات في الدنيا ، والعذاب في الآخرة ، فقال : « ما من قوم يظهر فيهم الربا ، الا أخذوا بالسننة ، ما من قوم يظهر فيهم الربا ، الا أخذوا بالسننة ، ما من قوم يظهر فيهم الرسا ، إلا أخذوا بالرعب (٢) ». وقسال « لمن الله آكل الربا ، وموكله وكاتبه ، ومانع الصدقة (٣) ، وعن ابي هريرة رضي الله عنه قال : «قال رسول الله عليه أتيت ليلة أسري بي على قوم ، بطونهم كالبيوت ، فيها الحيات ترى من خارج بطونهم ، قلت من هؤلاء يا جبريل ؟ قال : هؤلاء أكلة الربا (١) وقال : « إذا اراد الله بقرية هلاكا أظهر فيهم الربا (١) » .

ومن اطلع على تاريخ المجتمع الإسلامي ، ودرسه من النتاحية الخلقية ، ومن ناحية تطبيقه للأحكام الشرعية ، والأوامر الالهية ، وما جر" ذلك عليه من بمن وبركة ، وأمن وسلامة ، وسعادة ورخاء . وإخلاله بالشريعة ، وتعطيله للحدود والفرائض ، وما جر" ذلك عليه من بلاء وشقاء ، ومن ضيق وضنك ، صد"ق هذه الأخبار النبويية الصادقة ، وهذه الأحاديث الواردة ، وصدق الله العظيم : « من عمل صالحاً من ذكر أو أنثى وهو مؤمن فلنحييينه حياة طيبة ، ولنجزينهم أجرهم بأحسن ما كانوا يعملون (١) ، ، وقال : « ومن أعرض عن ذكري فإن له معيشة ضنكا ونحشره يوم القيامة أعى (٧) ، .

<sup>(</sup>١) للأوسط .

<sup>(</sup>٢) رواه الحاكم في المستدرك ، والنسائي في السنن .

<sup>(</sup>٣) رواه الحاكم في المستدرك ، والنسائي في السن .

<sup>(؛)</sup> رواه احمد وابن ماجه.

<sup>( • )</sup>كنز العمال مروياً عن ابي هريره رضي الله عنه ج ٢ ص ٣ ٢ ،

<sup>(</sup>٦) سورة النحل ٩٧ .

<sup>(</sup>۷) سیره طه ۱۹۴.

# الاصلاحات التي قام بها الاسلام في تشريع الزكاة :

قام الإسلام بدوره الإصلاحي ، في قانون الزكاة وأحكامها، كما قام بدوده الإصلاحي في سائر الأركان ، كالصلاة ، والصيام ، والحسج ، وجاءت شريعة الزكاة وأحكامها كافسة بجميع المصالح الفرديَّة والاجتاعيَّة ، مبرَّأة من كل تحريف وفساد ،أدخلتها الأمم السابقة ، وتلوَّت بهما الأديان المحرَّفة .

#### الصدقات عند اليهود:

إن الذي اعتاد المنهج العلمي التشريعي ، الذي يشتمل على حدود وقوانين وأحكام فقهيئة ، وتفاصيل قانونية في الشريعة الإسلامية بما فيها من كتاب وسنئة وكتب فقهيئة ، يفاجأ بحيرة وشعور بالإخفاق ، إذا بحث عن مثل هذا القانون المعين المحدود ، واضح المعالم ، معلوم الحدود لفريضة الزكاة ، أو الصدقات في كتب العهد القديم أو العهد الجديد ، أو في تلمود، ويكتشف انها مقتصرة على مواد مبعثرة ، وأحكام هي أشبه بالتوجيهات الخلقيئة أو الروحية ، او بوصايا عامة ، منها بأحكام فقهيئة ، أو تفاصيل قانونية ، فلا يطلع بعد البحث الدقيق على مباحث أساسيئة تعطي لهذه الفريضة صورة فقهيئة قانونيئة .

فثلا ، إذا حاول أن يعرف على من تجب الزكاة وفيا تجب ؟ وما هونصابها؟ وما هو القدر الواجب ، وما هي مصارفها بالضبط ، أو من يستحقها وتدفع إليه ؟ اسئلة تكفيّلت كتب السنيّة ، والفقه في الإسلام بالإجابة عنها ، وتكوّنت في تفصيلها هذه المكتبة الفقهيّة الهائسلة في الإسلام ، لم يجد جوابا شافياً ، ولا يرجع الباحث في المقال الخاص بالزكاة أو الصدقات ، لم المهوديّة وفي دائرة معارف الديانات والأخلاق بطائل كبير في هذا الموضوع رغم دراسة الكاتبين المختصين له دراسة واسعة ، وتتبعيها للمراجع

اليهوديَّة تتبُّعاً دقيقاً .

ويواجه الباحث المسلمهذا الوضع الغريب المختلف عن الوضع الإسلاميالفقهي في كل باب من أبواب الفقه في كل ديانة قديمة تقريبا ، فتصعب الدراسة المقارنة للإسلام والديانات القديمة في العبادات والمعاملات ، وأبواب الفقه والأحكام .

وقد ذكر بعض الباحثين أن اموال الزكاة عند اليهود ، كانت تدفع إلى « صندوق » بيت المقدس ، وكان عشرها مخصَّصاً بآل هارون « اللاويين »الذين كانوا كهَّاناً بالنَّسل والتوارث ، وكان الواحد من ستَّين ١ – ٦٠ يُصرف إلى أصحاب المناصب الدينيَّة ، وكان جزء منه مخصصاً بإطعام حجَّاج بيت المقدس وضيافتهم (١).

ومما لا شك فيه أن يهود الحجاز الذين احتكروا ، وتملكوا أكبر قسط من ثروة البلاد ، وهيمنوا على تجارتها ، قد قصّروا تقصيراً عظيماً في أداء الزكاة ، وفعل الخيرات ، حتى قال القرآن : «وإذ أخذنا ميثاق بني اسرائيل لا تعبدون إلا الله ، وبالوالدين احسانا وذي القربى واليتامى والمساكين ، وقولوا الناس حسنا ، وأقيموا الصلاة وآتوا الزكاة ، ثم توليستم إلا قليلا منكم وأنستم معرضون (٢) » وكانوا يضيقون ذرعاً بكل من يذكرهم بواجبهم ويطالب بأداء ما فرض عليهم من الزكاة والصدقات ، وأقبلوا في بعض الأحيان على الله بوقاحتهم المعروفة ، وجراءتهم على الله ويرمونه بالفقر والإلحاح في المسألة ، فتارة قالوا : « إن الله فقيرونحن أغنياء (٣) وتارة قالوا : « يد الله مغلولة (٤) »

<sup>(</sup>١) دائرة المعارف البريطانية ، مقالة « جيرتي » ( Charity ) « باب الصدقــــــــــات عند اليهود » الطبعة ١١ .

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة - ٨٣ .

<sup>(</sup>٣) سورة آل عمران - ١٨١ .

<sup>(</sup>٤) سورة المائدة ـ ٢٤ .

وكل ذلك سجله القرآن عليهم ، ورد على أقوالهم وسفاهاتهم بالقول البليخ القارع ،وذكرهم بأصل دينهم ، وسيرة أنبيائهم ،وتعاليم صحفهم ، وذم السّمح ، والشره للمال الذي امتاز فيه اليهود من بين أمم الأنبياء ، والشعوب المعاصرة في كل زمان .

وقام بعدة إصلاحات جذّرية ، كان لهـا الأثر الثوري الكبير ، في نظـام الزكاة وفي أخلاق المجتمع .

# إلغاء الاحتكار الديني والطبقي :

منها أنه ألغى الإحتكار الديني ، والإحتكار العائي ، الذي كان قد أساء إلى هذه الطبقة المحتكرة في جانب ، فأفسد أخلاقها ، وحولها إلى طبقة مترهلة عاطلة تعيش على الصدقات ، وتترقه على أساس الأموال ، التي تأتيها عفوا وجانا ، ولا تشعر بحاجة إلى الكدح والجهد ، والإكتساب بالطرق الطبيعية الكريمة ، وكان رزقها مضمونا مكفولا بمجرد أنها من أولاد النبي فلان ، أو من البيت الفلاني ، أو الأسرة الفلانية ، أو أنها تشغل المنصب الديني الفلاني بحكم الوراثة ، وإن لم تقم بحقوقه ومسؤوليته ، فنشأت بذلك طبقة محترفة ، تحتكر الدين وتستغل النسب وتتجرد عن كل فضيلة ، أو صفة من صفات الرجولة والمروءة ، والتعفف وعزة النفس .

وفي جانب آخر ، أساء إلى الفقراء والمساكين، وأصحاب الخصاصة المستحقين، الذين كانت حقوقهم تهضم، لأن المتصدّ كان يفضل بطبيعة الحال ، أن تذهب هذه الصدقات إلى من يتشرف بمنصب ديني ، أو بدم نبوي ، وسلالة كريمة ، كا يشاهد ذلك عياناً في المجتمع الهندي ، فقد استولى البراهمة ، وسدنة المعاب على الصدقات ، والنذور فلم يَدعوا شيئاً لرجال الشعب الفقير الذي لا يعتسّز بالدم البرهمي المقدّ س ، أو بالسدانة والكهانة ، فحرّم في كثير من الأحيان

ما يسد فاقته ويقيم صلبه ، وكان فريسة إهمال الأغنياء ، وترف البراهمـــة والسدنة ، وضحية الوضع الديني التشريعي ، في الديانة الهندية الآرية .

بالعكس من ذلك سد وسول الله عليه وآله وسلم باب هذا الإحتكار الديني والعائلي والظلم الإجتاعي إلى آخر الأبد وحرم الزكاة على بني هاشم الديني والعائلي والظلم الإجتاعي إلى آخر الأبد وحرم الزكاة على بني هاشم الذين هم أسرة النبوة وأهل الفضل في تاريخ الإسلام والكفاح الديني فقال في قوة وصراحة و إن الصدقة لا تحل لنا الناه وكانيتورع من كل المودة كل التورع وقد روى أبو هريرة رضي الله عنه : « أن رسول الله علي كان إذا أتي بطعام والما عنه وإن قيل هدية وأكل منها وإن قيل صدقة ولا يكل منها وقال لأصحابه كانوا (٢) ويبالغ في منع أهل بيته من أكلها وي لا يتعودوا ذلك ولا يحتج به المسلمون وفي في منع أهل بيته من أكلها ومن أبي هريرة رضي الله عنه وقال : « أخذ الحسن بن علي تمرة من تمر الصدقة و فجعلها في فيه وفيه وقال علي من قر الصدقة و فجعلها في فيه وقال علي المناه عنه المناه الما الما الما الما المنه والمنه المناه المنه المنه المنه المنه المنه المنه المنه المنه والمنه المنه المنه

وقد كان هذا حكماً باقياً في حياته وبعد حياته صلى الله عليه وآله وسلم ، فقد روي عنه مرفوعاً ، أ"نه قال : « إن هذه الصدقات ، إ"نما هي أوساخ الناس ، وا"نها لا تحل لمحمد ولا لآل محمد» (أ) وقد جرى العمل بذلك في الفقه الإسلامي والمجتمع الاسلامي ، وبقي باب الزكاة والصدقات المفروضة مفتوحاً على مصراعيه لعامة المسلمين وفقرائهم ومستحقيهم ، لا تهضم حقوقهم ، ولا يغلبون فيها على أمرهم ونصيبهم (٥).

<sup>(</sup>١) رواه أصحاب السنن عن أبي رافع عن النبي صلى الله عليه وسلم .

<sup>(</sup>٢) رواه الشيخان .

<sup>(</sup>٣) رواه الشيخان .

<sup>(</sup>٤) رواه مسلم عن أبي هويرة رضي الله عنه .

<sup>(</sup>ه) أنظر البحث في ذلك في كناب « احكام القرآن » للجصاص ، وللقاضي ابن العربي

وقد كانت هذه سيرته على أهل بيته وأسرته ، فكان لهم النصيب الأوفر في المفارم ، والنصيب الأقل في المفانم ، فلما أحرم الربا ، بدأ بأسرته والأقربين إليه ، ولما وضع دماء الجاهلية ، بدأ بدم أحد أبناء أسرته ، فما جاء في خطبته في حجة الوداع ، قوله : «ألا كل شيء من أمر الجاهلية تحت قدمي موضوع ، ودماء الجاهلية موضوعة ، وإن أول دم أضع من دمائنا دم ابن ربيعة بن الحارث ، وكان مسترضعاً في بني سعد ، فقتلته هذيل ، وربا الجاهلية موضوع ، وأول ربا أضع من ربانا ، ربا ابن عباس بن عبد المطلب ، فإنه موضوع كله النه (۱۱) . ولما أفرضت الزكاة في الإسلام ، وكان باباً واسما ، باقياً مع الإسلام للرزق الواسع ، عمد إلى بني هاشم أهل بيته وأسرته – فحرمهم الإنتفاع به والتعيش عليه ، وتلك طبيعة الأنبياء والرسل ، وسيرة من يكرمهم الله بالرسالة والنبوة ، كان لمحمد عليه فيها المقام المحمود .

#### إسقاط الوسائط في أداء الزكاة :

ومنها ، أنه أسقط الوسائط بين مؤدي الزكاة وبين مستحقيها ، الوسائط الدائمة التي كان قد فرضها ممثلو الشريعة الموسوية ، وهم الأحبار والرهبان ، فكانت الفريضة لا تسقط عن صاحبها إلا إذا تسلمها الكتهان أو الأحبار ، أو سدنة البيت المقدس ، فأنشأ ذلك في هذه الطبقة حب المال الفاحش والنهامسة ، وأساء والتصرف فيها أحيانا كثيرة ، واستولوا عليها ، وحرموا ذوي الحاجة المستحقين ، ولذلك قال القرآن : « يا أيها الذين آمنوا إن كثيراً من الأحبار والرهبان ليأكلون أموال الناس بالباطل ويصدون عن سبيل الله ، والذين يكنزون الذهب والفضة ولا ينفقونها في سبيل الله فبشرهم بعذاب ألم (٢٠) »

<sup>(</sup>١) رواه مسلم عن جابر بن عبدالله رضي الله عنه .

<sup>(</sup>٢) سورة التوبة ٣٤.

فقد انشأت هذه الوساطة وهذا الإحتكار فيهم الشره والإستيلاء على أموال الناس والإكتناز ٬ والثراء الفاحش.

وقد أسقط الله هذه الوساطة الكهنوتية ، كا أسقطها في جميع العبادات ، وإقامة الفرائض الدينية ، فكل مسلم يستطيع أن يصلي بنفسه ، ويودي زكاته بنفسه ، ويصوم ويحج بنفسه ، لا يحتاج إلا إلى معرفة أحكامها ، المعرفة التي لا بد منها في أداء هذه الأركان ، والنية ، وتحقيق الشروط التي شرطت لها ، فإذا تو قرت هذه الشروط لم يكن في حاجة إلى وسيط ، وإلى طبقة ديسة رسمة .

#### تمليك المستحقين ، وتحكيمهم فيا يأخذونه :

ومنها ، أن بعض الأجزاء من أموال الزكاة ، كا قد منا ، كانت مقيدة بقيد ، لا يتصرف فيها من يأخذها تصرفا مطلقا ، فقد كان جزءاً نحصصا لحجاج بيت المقدس ، ولكنه كان نختصاً بضيافتهم وطعامهم ، ولكن الشريعة الإسلامية ، ملتكت الفقراء والمساكين ، ومن يستحق الزكاة هذه الأموال التي يأخذونها ، فيتصرفون فيها ، كا يشاءون ، وينفقونها في حاجاتهم ووغاتهم ومصالحهم ، وذلك ماتفيده اللام في قوله تعالى: «الفقراء والمساكين والعاملين عليها (۱۱)»

هـذه الإصلاحات والتحسينات ، هي التي جملت نظام الزكاة الإسلامي ، أرق وأدق ، وأوفى ، وأرقى نظام تعبدي واجـناعي ، وأكفل بالمصالـح الفردية والإجتاعية (٢) » .

<sup>(</sup>١) سورة التوبة . ٦٠ . انظر البحث في هذه اللام ، في كتب احكام القرآن ، وفي كتب اصول الفقه للمذاهب الأربعة .

<sup>(</sup> ٢) استفدنا في هذا البحث من الجالد الخامس « للسيرة النبوية » لأستاذنا العسلامة السيد سليان الندري رحمه الله تمالى .

# مُكَانَة الزُّكَاةِ فِي الْاسلام ، ووضعها الشرعي الأسيل :

'قرنت الزكاة بالصلاة في نحو ثلاثين موضعاً من القرآن ' وتكرّر في القرآن : « أقيموا الصلاة وآتوا الزكاة (١) » ، وفي وصف المسلمين ، « يقيمون الصلاة ويؤتون الزكاة (٢) » وقد عد هما رسول الله عليليم من أركان الإسلام وأسسه ، فقال : « 'بني الإسلام على خمس ، شهادة أن لا إله إلا الله ، وأن محمداً عبده ورسوله ، وإقام الصلاة وإيتاء الزكاة ، وحج البيت ، وصوم رمضان (٣) » وسئل ما الإسلام ؟! فقال : « أن تعبد الله ولا تشرك به شيئا ، وتقيم الصلاة المكتوبة ، وتؤدي الزكاة المفروضة ، وتصوم رمضان (٤) » . وفي حديث ضمام بن ثعلبة ، أنه قال له ، « أنشدك بالله آلله أمرك ان تأخذ همذه الصدقة من أغنيائنا ، فتقسمها على فقرائنا ؟ ، قال ، اللهم نعم (٥) » ، والأحاديث في هذا الباب أكثر من أن تحصى ، وقد بلغت حد التواتر المعنوي، وانعقد على كونها قرينة الصلاة الإجماع ، وتعاملت الأمة بها جيلا بعد جيل .

وقد جعل الله إقامة الصلاة وأداء الزكاة علامة الصحة الإسلام وأحكامه ، ودخول الرجل في السلم مع الله والإخاء مع المسلمين ، فقال : « فإن تابوا وأقاموا الصلاة وآتوا الزكاة فخلوا سبيلهم إن الله غفور رحيم (٦) » وقال : « فإن تابوا وأقاموا الصلاة وآتوا الزكاة فإخوانكم في الدين ونفصل الآيات لقوم يعلمون (٧) » وأخرج البخاري ومسلم من حديث عبدالله بن عمر قال ، قال ، قال

<sup>(</sup>١) سورة البقرة – ٧٣ ــ ( وغبر ذلك ) .

<sup>(</sup>٢) سورة المائدة \_ ه ه .

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم والترمذي عن ابن عمر رشي الله عنه .

<sup>(</sup>٤) للشيخين عن أبي هريرة رضي الله عنه .

<sup>(</sup>ه) رواه البخاري عن أنس رضي الله عنه .

<sup>(</sup>٦) سورة التوبة \_ ه .

<sup>(</sup>٧) سورة التوبة -- ١١.

## الاصل في الزكاة ، أن تكون بنظام :

وطبيعة الزكاة ، ووصفها الشرعي الأصيل ، أن تدفع الى بيت مال المسلمين، والى من يلي أمرهم من الخلفاء والأمراء(١١) ، كما أن طبيعة الصلاة ، ووضعها الشرعي الأصيل أن تؤدى في جماعة .

## تمسك ابي بكر الصديق لهذا الاصل ، ومحافظته عليه :

وهذا هـو الأصل الشرعي ، الذي فارق عليه رسول الله صلى لله عليه وآله وسلم الدنيا ولقي ربه ، وترك المسلمين عليه ، فتمسَّك به خليفته وأمينــه في دينه وأمته ، وأفقه الناس لهذا الدين وأسراره ، ومقاصده ، وأغيرهم عليه ، أبــو

<sup>(</sup>١) والمسلمون مكلفون شرعاً بإقامة نظام الحلافة والإمارة ، آثمون بالتهاون فيها ، والاخلال بها ، كا هو واضح من دراسة كتب الحديث والفقه ، وكا هو ظاهر من فهم روح الاسلام ومقاصده، وتفيد في هذا الموضوع مطالعة كتاب « إزالة الحفاء عن خلافة الحلفاء » لشيخ الاسلام أحمد بن عبد الرحيم الدهاوي ، وكتاب « منصب الامامة » لحفيده الملامة الشيخ اسماعيل الشهيد ، وكان المسلمون الأولون يستعظمون أن يقضوا أقصر مدة من الرمان ، من غير خلافة وخليفة ، وقد اعتاد المؤرخون أن يذكروا بدء السنة في هذه الفترة بقولهم ، وحلت سنة كذا ، والمسلمون من غير خليفة ، فكيف، لو شهدوا هذه الحقية الطويلة التي تمر من غير تفكير ، أو توجع لهذا الوضع الشاذ ?!

بكر الصديق ، فجد وألح على أن يقاتل من منع الزكاة عن بنت المال .

وقد روى أبو هريرة رضي الله عنه هذا الخبر مفصلا ، وما جرى بسين أبي بكر وعمر – وهما شيخًا الإسلام وركناه – من الحديث ، وكيف اختلفت وجهة نظرهما حتى وافق عمر ، وأقر "أبا بكر على ذلك ، واعترف بعمق نظره ، ودقة فهمه ، وغيرته على هذا الدين ، والى القارى مهذه القصة بطولها ، كا رواها أصحاب الصحاح (١١) :

« عن أبي هريرة رضي الله عنه ، كما توفي رسول الله على الله وكان أبو بكر ، وكفر من كفر من العرب : فقال عمر ، كيف تقاتل الناس ، وقد قال رسول الله على أمرت أن أقاتل الناس حتى يقولوا : لا إله إلا الله ، فسن قالها فقد عصم مني ماله ونفسه ، إلا بحقه ، وحسابه على الله تعالى ؟ فقال والله ، لأقاتلن من فر ق بين الصلاة والزكاة ، فإن الزكاة حق المال ، والله لو منعوني عناقاً (٢) ، كانوا يؤ دونها الى رسول الله على القاتلتهم على منعها ، قال عمر : فوالله ما هو إلا ان قد شرح الله صدر أبي بكر للقتال ، فعرفت أنه الحق .

#### لماذا وقف ابو بكر هذا الموقف ، من مانعي الزكاة ؟ :

وقد بحث العلامة الحتطابي (٣) ، في أصناف أهل الردة ، والبغي ، وحقيقة منعهم للزكاة ، ومراتبهم ، وموقف أبي بكر منهم ، ليستطيع به القارىء أن يستعرض الوضع التاريخي في تلك الفترة وأسباب اختلاف فهم الصحابة وحكمهم عليه ، يحسن أن ننقله هنا باختصار وتلخيص ، يقول رحمه الله :

<sup>(</sup>١) رواها الجماعة ، إلا ابن ماجه .

<sup>(</sup>٧) في انظ مسلم ، والترمذي ، وأبي داود: « لو مندوني عقبالاً كانبوا يؤدرنه ، بدل العناق »

<sup>(</sup>٣) ننقله من كتاب « نيل الأوطار » للعلامة الشوكاني – ج؛ – ص١١٩ – ١٢٠ .

وعدلوا الى الكفر ، وهم الذين عناهم أبو هريرة رضي الله عنه ، وهذه الفرقة وعدلوا الى الكفر ، وهم الذين عناهم أبو هريرة رضي الله عنه ، وهذه الفرقة طائفتان ، إحداهما أصحاب مسيلمة الكذاب من بني حنيفة ، وغيرهم الذين صدقوه على دعواه في النبوة ، وأصحاب الأسود العنسي ، ومن استجابه من أهل اليمن ، وهذه الفرقة بأسرها منكرة لنبوة نبينا محمد عليه مدعية النبوة لغيره ، فقاتلهم أبو بكر ، حتى قتل مسيلمة بالسيامة ، والعنسي بصنعاء ، وانفضت جموعهم ، وهلك أكثرهم . والطائفة الاخرى ارتدوا عن الدين ، فأنكروا الشرائع ، وتركوا الصلاة والزكاة وغيرهما من أمور الدين ، وعادوا الى ما كانوا عليه في الجاهلية ، فلم يكن يسجد لله في الأرض إلا في ثلاثة مساجد ، مسجد مكة ، ومسجد المدينة ، ومسجد عبد القيس .

والصنف الآخر ، هم الذين فر"قوا بين الصلاة والزكاة ، فأنكروا وجوبها ووجوب أدائها الى الإمام ، وهؤلاء على الحقيقة أهل البغي ، وإنما لم 'يدعوا بهذا الإسم في ذلك الزمن خصوصا ، لدخولهم في غمار أهل الر"دة ، وأضيف الإسم في الجملة الى اهل المر"دة ، إذ كانت أعظم الأمرين وأهمها ، وأرخ مبتدأ قتال أهل البغي من زمن علي بن أبي طالب عليه السلام ، إذ كانوا منفردين في زمانه لم يخلطوا بأهل الشرك .

وقد كان في ضمن هؤلاء المانعين للزكاة ، من كان يسمح بالزكاة ، ولم ينعها إلا أن رؤساءهم صدوهم عن ذلك الرأي ، وقبضوا على أيديهم في ذلك كبني يربوع ، فإنهم قد كانوا جمعوا صدقاتهم ، وأرادوا ان يبعثوا بها الى ابي بكر ، فمنعهم مالك بن نويرة من ذلك ، وفر قها فيهم ، وفي أمر هؤلاء ،عرض الحلاف ، ووقعت الشبهة لعمر بن الخطاب ، فراجع ابا بكر وناظره ، واحتج عليه بقول النبي عليه بم أمرت ان اقاتل الناس ، الحديث ، وكان هذا من عمر تعلقاً بظاهر الكلام ، قبل ان ينظر في آخره ، ويتأمل شرائطه ، فقال له ابو

بكر ، إن الزكاة حق المال ، يريد ان القضية قد تضمنت عصمة دم ومال متعلقة بأطراف شرائطها ، والحكم المعلق بشرطين ، لا يحصل بأحدهما والآخر معدوم ، ثم قايسه بالصلاة ، ورد الزكاة إليها ، فكان في ذلك ، من قوله دليل على ان قتال المتنع من الصلاة كان إجماعاً من الصحابة ، ولذلك رد المختلف فيه الى المتفق علمه .

فلما استقر عند عمر صحة رأي أبي بكر ، وبان له صوابه ، تابعه على قتال القوم ، وهو معنى قوله ، فعرفت أنه الحق ، يشير الى انشراح صدره بالحجة التي أدلى بها ، والبرهان الذي اقامه نصاً ودلالة (١) »

# فضل موقف ابي بكر ، وحسن أثره في الاسلام :

قد كان منع الزكاة عن الإمام ثلمة كبيرة في الإسلام ، وباباً واسعاً للثورة والفوضى ، لو سمح ابو بكر – لا سمح الله بذلك – بفتحه ، وتهاون في سده وإغلاقه ، لما استطاع أحد من بعده أن يسده ، وفتح على إثره أبواب اخرى في أمرالصلاة فقال قوم: لالزوم للجمعة والجماعة ، وحسبنا أن نصلي فرادى أو في بيوتنا ،

<sup>(</sup>۱) يبدو لي ١٠ن ١٠ أي بكر للذين ارتدوا عن الدين ، ونابذوا الملة ، وعداوا إلى الكفو ، والذين انكروا الشرائع ، وتركوا الصلاة وغيرها من أمور الدين ، وعداوا إلى ما كانوا عليه في الجاهلية ، وهم الذين عدم الخطابي من اهل الصنف الأول ، وكذلك الذين فرقوا بين الصلاة وبين الزكاة ، فأنكروا وجوب الزكاة ، وهم الذين عدهم الخطابي من اهل الصنف الثاني ، كان قتال ابي بكر رضي الله عنه لهؤلاء جميعاً على اساس انهم من اهل الردة ، وقد كفروا بإنكار ما صح في هذا الدين بالفرورة ، ولذلك قال ؛ « والله لأقاتلن من فرق بين الصلاة والزكاة ، فإن الزكاة حق المال» اما الذين انكروا وجوب ادائها إلى الاسام فاستبدوا بها واستأثروا ، او فرقوها في قبيلتهم ، ومن كان يسمح بالزكاة ، ولم يمنعها ، إلا ان رؤساءهم صدوهم عن ذلك الرأي . فأطاعوهم . كان قتال ابي بكر لهم على اساس انهم من اهل البغي . وقتال اهل البغي ثابت في القرآن . متفق عليه بين المسلمين . فقد قال تعالى : « فإن بنت إحداهما على الاخرى فقاتلوا التي تبغي حتى تفيء الى امر الله (سورة الحجرات - ٩ ـ )هذا . وإله اعلم بالصواب .

وفي أمر الصيام ، فقيل لا لزوم لتوقيته برمضان ، او بمبدئه ومنتهاه ، وكذلك الحج الإجتاعي الذي مناسكه معينة ، وأوقاته محدودة الى غير ذلك ، وأصبحت الخلافة النبوية ، ونظام الإمارة في الإسلام ، الذي ترتبط به الحدود والاحكام ، وعزة الإسلام ، كبحر العروض اسم ولا ماء ، وانفرط عقد الإسلام والمسلمين على اثر وفاة الرسول ، كا انفرط بعد قرون وأحقاب ، فكان موقف ابي بكر ، الذي لا هوادة فيه ، ولا ليونة ولا مساومة فيه ، ولا تنازل موقفاً موفقاً ملهما من الله ، يرجع اليه الفضل الأكبر في سلامة هذا الدين ، وبقائمه على نقائمه وصفائه وأصالته ، وقد اقر الجميع ، وشهد التاريخ بأن ابا بكر قد وقف في مواجهة الردة الطاغية ، ومحاولة نقض عرى الإسلام عروة عسروة ، موقف الانبياء والرسل في عصورهم ، وهذه خلافة النبوة التي ادى ابو بكر حقها ، واستحق بها ثناء المسلمين ودعاءهم الى ان يرث الله الأرض واهلها

# تغويض أداء زكاة الأموال الباطنة إلى أربابها:

وبقي الوضع هكذا بفضل جهاد ابي بكر وصلابته 'تدفع الزكاة والصدقات المفروضة بجميع انواعها ؛ الى بيت المال حتى كانت خلافة عثان ابن عفان رضي الله تعالى عنه ، فسمح بأداء زكاة الأموال الباطنة ، وها النقدان ، الى مصارفها ومستحقيها ،وان يتولى ذلك أصحابها بأنفسهم ، وبقيت زكاة الأموال الظاهرة ، وهي المواشي والزروع والثار » تدفع الى بيت المال ، يقول الإمام ابو بكر الجساص الرازى في تفسيره : (١)

اما زكوات الاموال ، فقد كانت تحمل الى رسول الله على ، وأبي بكر ، وعمر ، وعمان ، ثم خطب عمان ، فقال ، «هذا شهر زكواتكم ، فمن كان عليه دين ، فليؤده ، ثم ليزك بقية ماله »، فجعل لهم اداءها الى المساكين ، وسقط من اجل ذلك حق الإمام في اخذها ، لأنه عقد عقده إمام من أئمة العدل ، فهو

<sup>(</sup>١) احكام القرآن للجصاص \_ ج ٣ ص ه ١٠٠ .

نَافَذُ عَلَى الْأُمَّةُ ، لقوله عَلِيلَهُم : ﴿ وَيَعَقَّدُ عَلَيْهِمُ الْمُوالَّمُمْ (١) ﴾

# إخلال حكومات المسلمين بنظام الزكاة ، وعقوبته في الدنيسا :

واحتفظت الخلافة الإسلامية - بأنواعها ودرجاتها المختلفة - بحقها في جباية زكاة المنموال الظاهرة ، واستمر هذا الوضع الى آخر الخلافة العباسية كايدل عليه كتاب الخراج للإمام أبي يوسف ، والكتب التي ألفت في أدوار مختلفة في موارد الخلافة وماليتها ، حتى زال هذا الوضع الشرعي زوالا كليا في حكومات المسلمين ، التي لم تطبق النظام الشرعي ، ولم ترث خلافة النبوة في مناهجها الخلقية ، وخصائصها الإجتاعية ، وسياستها المالية ، فكان ما رأيناه من اصطراب الحياة في بلاد المسلمين ، وحرمانهم من بركات نفاذ أحكام الشريعة الإسلامية على منهاجها الصحيح ، وبُعذبوا أخيراً بالرأسمالية الغاشمة ، وبالإشتراكية الكاذبة ، والشيوعية المتطرفة المجنونة ، « ولنذيقنتهم من العذاب الأدنى دون العذاب الأكبر لعلهم يرجعون (٢) »

<sup>(</sup>١) يقول العلامة علاء الدين ، أبر بكر الكاساني الحنفي ( م ٥٨٧ ه ) « وأما المال الباطن الذي يكون في المصر ، فقد قال عامة مشايخنا ، ان وسول الله صلى الله عليه وسلم طالب بزكاته ، وابو بكر وعمر طالباً ، وعثان طالب زماناً ، ولمساكثرت اموال الناس ، ووأى ان في تتبعها حرجاً على الآمة، وفي تفتيشها ضرراً بأرباب الأموال ، فوهى الأداء الى اربابها » ( البدائع والصنائع ج ٧ - ص ٣٠ ) .

ويقول العلامة ابن الهمام (م ٨٦١ هـ) « وعلى هذا كان رسول الله صلى الله عليه وسلم ، والحليفتان بعده ، فلما ولي عنان رضي الله عنه ، فظهر تغير الناس ، كره ان تفتش السعاة على الناس مستور اموالهم ، ففوض الدفع الى الملاك نيابة عنه ، ولم تختلف الصحابة عليه في ذلك ، وهذا لا يسقط طلب الإمام ، اصلا ، ( فتسم القدير ج ١ – ص ٣١١ )

<sup>(</sup>٢) سورة السجدة ـ ٢١ .

#### الزكاة هي الحد الادنى ٬ للبر والمواساة :

كانت الزكاة المشروعة في الإسلام ،هي الحد الادنى للبر والمواساة في أموال المسلمين وثروتهم ، وفريضة لا يقبل الله عنها صرفاً ولا عدلاً ، وهذا الذي تطالب به الشريعة الإسلامية بكل جد وصرامة ، وتعتبره شرطاً للإسلام ، وشعاراً للمسلم ، وركناً من اركان الدين الاساسية ، « فإن تابوا وأقاموا الصلاة وآتو الزكاة فإخوانكم في الدين (١) » والذي ينكرها ، ويمتنع عن أدائها عداً وإصراراً – يعتبر أنه خلع ربقة الإسلام ، وفارق المسلمين ، وقد قاتلهم أفضل الأمة بعد نبيها ، وأفقهها لدينه أبو بكر الصديق، ووافقه الصحابة رضي الله عنهم ، فكان إجماعاً منهم .

## إن في المال حقاً سوى الزكاة :

ولكن الرسول صلى الله عليه وسلم - في حياته الخاصة ،وفي ذوقه واتجاهه، وفي تحريضه وترغيبه ، وفي وصاياه وتوجيهاته ، لخاصة أصحابه ، ولمن أراد أن يأنس به ، وسمت همته - لم يقف عند هذا الحد ولم يعتبره المثل الأعلى في البر والمواساة ، وأداء الحقوق ،وقد عبر عن ذلك في أسلوبه النبوي الموجز المعجز ، الذي تقصر عنه عبارات البلغاء وإطناب العلماء ،بقوله : « إن في المال حقاً سوى الزكاة » . فقد روى الترمذي بسنده عن فاطمة بنت قيس ، « سُمْل أو سألت رسول الله صلى الله عليه وسلم عن الزكاة ، فقال : إن في المال حقاً سوى الزكاة ، ثم تلا : « ليس البر أن تولوا وجوهكم الآية » وتمام الآية ، « ليس البر أن تولوا وجوهكم الآية » وتمام الآية ، « ليس البر أن والما بالشرق والمغرب ، ولكن البر من آمن بالله واليوم الآخر والملائكة والكتاب والنبيين ، وآتى المال على حبه ذوي القربى واليت امى والمساكين وابن السبيل والسائلين وفي الرقاب وأقـــام الصلاة وآتى الزكاة والمساكين وابن السبيل والسائلين وفي الرقاب وأقـــام الصلاة وآتى الزكاة

<sup>(</sup>١) سورة التوبة – ١١.

والموفون بعهدهم إذا عاهدوا والصابرين في البأساء والضرَّاء ، وحين البأس أولئك الذين صدقوا وأولئك هـم المتقون (١١) »

## النظرية النبوية الخاصة ، إلى الحياة والى المال :

وقد دلت سيرته فيا آتاه الله من مال ، وسيرته في أهل بيته ، الذين كان اعظم هذه الأمة براً بهم وحدباً عليهم ، كا قال : « خير كم ، خير كم لأهله ، وانا خير كم لأهلي (٢)» ، وسيرته في أقرب الناس وأحبهم إليه ، على نظرته النبوية الخاصة ، التي كان ينظر بها الى هذه الأموال ، بل الى هذه الحياة كلها ، بل الى هذا الكون كله ، نظرة تقصر عن تصويرها ، والتعبير عنها المعاجم ، والثروة اللغوية – على سعتها وضخامتها – و تسيء الى جلالها وسموها ، ونزاهتها المعطلحات الإقتصادية الجافة ، إنها نظرة من يستحضر جلال الله وعظمته ، ويتخلق بأخلاقه ، ويستحضر اليوم الآخر ، « يوم لا ينفع مال ولا بنون ، إلا من أتى الله بقلب سليم (٣) » ويحن إليه أكثر من حنين السمك الى بنون ، إلا من أتى الله بقلب سليم (٣) » ويحن إليه أكثر من حنين السمك الى إلا عيش الآخرة (١٤) » ويرى الى هذا المال كزبد البحر ، أو غثاء التسيل ، أو الما عيش البطحاء ، لا يقيم له قيمة ولا وزنا ، ويرى الخلق عبال الله ، ويدى نفسه كولي اليتم ، ويفضل لغيره الخصب والرخاء ، والسعادة والهناء ، ولنفسه وعياله ، وأهمل بيته الفاقة والجوع ، والتقشف وخشونة العيش ، يقول : « أشبع يوماً وأجوع يوماً (٥) » ويقول : « اللهم ارزق آل محد ، قوتا (١٠) »

<sup>(</sup>١) سورة البقرة \_ ٧٧٧ .

<sup>(</sup>٢) رواه الترمذي والدارمي عن عائشة رضي الله عنها ، ورواه ابن مأجه عن ابن عباس الى قوله لأهلى .

<sup>(</sup>٣) سورة الشعرآء ـ ٨٨ ـ ٨٩ .

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري ج ٢ ـ ص ٩٤٩ ږ

<sup>(</sup>ه) روى الترمذى عن اي امامة مرفوعاً ، « عرض علي ربي ليجعل لي بطحاء مكةذهباً فقلت لا يا رب ، ولكن اشبع يوماً ، وأجوع يوماً ، فإذا جعب تضرعت إليك وذكرتك، وإذا شبعت حمدتك وشكرتك »

<sup>(</sup>٦) رواه البخاري ج ٢ ـ ص ٩٥٧ .

ويبلغ أزواجه رسالة الله ، وقد صادفت هواه ورغبته ، وذوقه واتجاهه ، فطّاب بها نفساً ، وقر بها عيناً ، « يا أيها النبي قل لأزواجك ، إن كنتن تردن الحياة الدنيا وزينتها فتعالين أمّتعكن وأسر حكن سراحاً جميلاً ، وإن كنتن تردن الله ورسوله والدار الآخرة ، فإن الله أعد المحسنات منكن أجراً عظيماً (١) ، فلم يكن منهن إلا أن آثرن الحياة مع الرسول صلى الله عليه وسلم ، ولم يؤثرن الحياة مع آبائهن ، وإخوانهن الذين توسع عيشهم ولانت حياتهم .

# مميشة الرسول ﷺ ، وأهل بيته :

وكيف كانت الحياة مع رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم ، التي آثرنها وفضئلنها ؟ ، استمع الى عائشة الصديقة تتحدت عنها في صدقها الموروث ، وتجربتها الواسعة ، وخبرتها التي لا خبرة فوقها ، « ولا ينبئك مثل خبير »

ما شبع آل محمد من خبز الـُبر" ، ولقد كنا نمكث الشهر والشهرين ، لا يوقد في بيتنا نار ، وما كان طعامنا الا"التمر والماء ، ولقد توفي رسول الله علياً وما في بيتنا شيء يأكله ذو كبد ، إلا" كسرة خبز من شعير على رف لي (٢) ،

ويدخل عليه عمر يوماً ، فيراه على حصير ، قد أثر في جنبه ، ويرفع رأسه في البيت فلا يجد الا" إهاباً (٣) معلقاً ، وقبضة من شعير ، وحصيراً تكاد تبلى، فيبكي عمر ، فيقول رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم ، ما يبكيك يا ابن الخطاب ؟ ، فيقول عمر : يا نبي الله ! ومالي لا أبكي ، وهذا الحصير ، قد أثر في جنبك ، وهذه خزائنك لا ارى فيها إلا ما ارى ، وذاك كسرى وقيصر، في الثار والأنهار ، وأنت نبي الله وصفوته ؟ ، فيقول عليه السلام : أفي شك انت ، يا ابن الخطاب ؟ أولئك قوم عجلت لهم طيباتهم في الحياة الدنيا (٤) ،

<sup>(</sup>١) سورة الاحزاب - ٢٨ - ٢٩٠

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري ، ومسلم ، وغيرهما .

<sup>(</sup>٣) الاهاب كيس من جلد .

<sup>(</sup>٤) إقرأ الحديث في الجامع الصحيح ، للبخاري ، ومسند ابن حنبل ، وسنن ابن ماجسه ، والألفاظ متقاربة » .

# تحرجه من المال الفاضل ، وقلقه من بقاء مال الصدقة :

وكان لا يجد الراحة مع المال الفائض عن حاجته التي لا حاجة دونها ، ولا زهد فوقها ، والفاضل من أموال الصدقة التي يأخذها التوزيع على فقراء المسلمين ، و فعن عائشة رضي الله عنها ، أنها قالت كان : لرسول الله عليه عندي في مرضه ستة دنانير او سبعة فأمرني رسول الله عليه ما أفرقها ، فشغلني وجع النبي عليه ، ثم سألني عنها ، ما فعلت الستة أو السبعة ، قلت ، لا والله ، لقد كان شغلني وجعك ، فدعا بها ثم وضعها في كفه ، فقال ، ما ظن نبي الله ، لو لقي الله عز وجل ، وهذه عنده ؟ (١) » .

وكان لا يتأخر في وضع هذه الأموال في مواضعها ، وإيصالها الى غايتها ، ولا يرجى ، ذلك الى وقت آخر ، وقد رو أي عن عقبة بن الحارثقال : «صليت وراء النبي على بالمدينة العصر ، فسلم ، ثم قام مسرعا ، فتخطى رقاب الناس الى بعض حجر نسائه ، ففزع الناس من سرعته فخرج عليهم ، فرأى انهم قد عجبوا من سرعته ، قال ذكرت شيئا من تبر عندنا ، فكرهت أن يحبسني فأمرت بقسمته (٢) «وفي رواية : «قال كنت خلفت في البيت تبرأ من الصدقة ، فكرهت ان ابعته » .

#### حث وتحريض على إنفاق الفاضل من الحاجة :

وقد أوصى أصحابه وأمته ، بمثل هذه الاخلاق ، وبمثل هذه السيرة ، وبمثل هذه النظرة الى المال وصايا 'مر"ققة 'مر"غبة ، يتخيل من يقرؤها في كتب الحديث، ان ليس لأحد حق في فضل ماله ، وزائد أسبابه ، ويتحرج بعد ما

<sup>(</sup>١) رواه أحمد .

<sup>(</sup>۲) رواه البخارى .

يقرؤها ، ويطلع عليهامن التنعم ، بما بسط الله في الرزق والتمتع بما وسع الله في الدنيا ، ويضيق ذرعاً ، بميسور العيش ، وفضول الحياة ، وأطايب الطعام وأنواع الثياب ، ومسا هو إلا "حت وتحريض ، وترغيب وتحريص ، وأسوة الرسول التي يقول الله عنها : « لقد كان له في رسول الله أسوة حسنة لمن كان يرجو الله ، واليوم الآخر ، وذكر الله كثيراً (١) » . وقد صح عنه ، أنه قال : « من كان له فضل ظهر ، فليعد به على من لا ظهر له ، ومن كان له فضل زاد ، فليعد به على من لا زاد له (٢) » وقال : « من كان عنده طعام اثنين فليذهب بثالث ، ومن كان عنده طعام اثنين فليذهب بثالث ، ومن كان عنده طعام ثلاثة ، فليذهب برابع (٣) » وقال : « ما آمن بي من بات شبعان ، وجاره جائع إلى جانبه وهو يعلم (١) » وقد روي أن رجلا جاء الى النبي عليه وقال له : « اكسني يا رسول الله ، فأعرض عنه ، فعاد الرجل يقول : اكسني يا رسول الله ، فأما لك جار له فضل ثوبين ؟ قال : « فلا يجمع الله بينك وبينه في الجنة (٥) » .

# 

ورفع قيمة الانسان ، وقيمة مواسات وقضاء حاجت ، الى أن بلغ ذلك مبلغاً لا يتصور فوقه ، وأصبح من يقصر في ذلك ، كمن قصر في جنب الله، فقد جاء في حديث قدسي : « إن الله عز وجل يقول يوم القيامة : يا ابن آدم مرضت فلم تعدني ! فيقول ابن آدم : يا رب ، كيف أعودك ، وأنت رب العالمين ؟

<sup>(</sup>١) سورة الأحزاب – ٢١ .

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابو داود عن ابي سعيد الخدري رضي الله عنه .

<sup>(</sup>٣) رواه النرمذي ، وقال حسن صحيح .

<sup>(</sup>٤) رواه الطبراني ، والبزار ، وإسناده حسن.

<sup>(•)</sup> رواه الطبراني في الأوسط .

فيقول الله: أما علمت أن عبدي فلانا ، مرض فيلم تعده ؟ أما إنك لو عدته ، لوجدتني عنده ، يا ابن آدم ، استطعمتك ، فلم تطعمني ! فيقول : يا رب ، كيف أطعمك ، وأنت رب العالمين ؟ فيقول الله : أما علمت ، أن عبدي فلانا استطعمك ، فلم تطعمه ؟ أما إنك لو أطعمته ، لوجدت ذلك عندي . يا ابن آدم استسقيتك ، فلم تسقني ! فيقول : يا رب كيف أسقيك ، وأنت رب العالمين ؟ فيقول : استسقاك عبدي فلان ، فلم تسقه ، أما إنك لو سقيته ، لوجدت ذلك عندي (۱) م . وقد كان غاية ذلك ، أن قال : ولا منزلة فوقه في العدل والفضل ، والمواساة والإنصاف: « لا يؤمن أحدكم حتى يحب لأخيه ما يحب لنفسه (۲).

# تأثير أسوة الرسول وتعاليمـــه في حياة الصحابة رضي الله عنهم:

وقد أثرات أسوة الرسول صلى الله عليه وآله وسلم ، في حياة الصحابة رضي الله تعالى عنهم ، وفي اذواقهم واتجاهاتهم ، وسيرتهم في أهلهم ، وفي أموالهم ، التأثير المطلوب المتوقع ، وسرت هذه الروح في عروقهم وعقولهم وأخلاقهم ، حتى اصبحت حياتهم صورة – بقدر الإمكان – لحياة الرسول صلى الله عليه وآله وسلم ، وكان أشبه الناس به بطبيعة الحال ، أقربهم اليه وألصقهم به ، فتجلت في حياة الخلفاء الراشدين وكبار الصحابة ، وقد روى التاريخ من أخبار زهدهم وبرهم ومواساتهم ، وتوراعهم في ذات نفسهم وأهلهم ، وإيشارهم لشظف العيش ، وقلة الأسباب والتقشف، ما لا يزال ذروة في تاريخ الأخلاق والديانات، لا يصل اليها السابقون في الأمم .

<sup>(</sup>١) رواه مسلم .

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري .

نماذج من سيرة الخلفاء الراشدين ، وكبار الصحابة وأهل البيت :

فمن ذلك ما رواه المؤرخون ، أن امرأة أبي بكر الصديق خليفة المسلمين ، اشتهت حلوى ، واستفضلت من نفقتها من عدة أيام ما تشتريها به ، فلما علمذلك رد الدريهات إلى بيت المال ، وأسقط من نفقته كل يوم ما فضل من ثمن الحلوى، لأنه ليس من الحاجات التي يعيش عليها الإنسان . وليس بيت مال المسلمين لتترفيه به أسرة الحاكم ، وتتوسع به في المطاعم .

وزهد عمر في حياته وتقشقه مضرب المثل في التاريخ ، ويكفي ان تقرأ خبر رحلته \_ بصفته خليفة وأميراً للمؤمنين \_ الى الجابية ، فكان على جمل أورق ، تلوح صلعته الشمس ، ليس عليه قلنسوة ولا عمامة ، تصطفق رجلاه بين شعبتي الرحل بلا ركاب ، وطاؤه كساء انبجاني ذو صوف ، هو وطاءه إذا ركب ، وفراشه اذا نزل ، حقيبته غرة ، أو شملة بحشوة ليفا ، هي حقيبته اذا ركب ، ووسادته اذا نزل ، وعليه قميص من كرابيس قد رسم وتخرق جنبه (۱) » .

وأماعثان ، وهو أكثر اخوان مالاً ، وأوسعهم أسباباً ، فقد روى شرحبيل بن مسلم ان عثمان بن عفان رضي الله عنه ، كان يطعم الناس طعام الإمارة ، ويدخل في بيته ، فيأكل الخبر والزيت ، واما على بن ابي طالب فهو من زهاذ الصحابة المعدودين المعروفين ، يصفه صاحبه ضرار بن ضمرة ، فيقول:

« يستوحش من الدنيا وزهرتها ، ويستأنس بالليل وظلمته ، كان والله غزير الدمعة ، طويل الفكرة ، يقلّب كفه ، ويخاطب نفسه ، ويعجب من اللباس ما خشن ، ومن الطعام ما جشب ، كان – والله – كأحدنا، يجيبنا إذا

<sup>(</sup>١) البداية والنهاية \_ ج ٧ \_ ص ٩ ه - ٦٠ .

سالناه ، ويبتدئنا اذا اتيناه ، ويأتينا اذا دعوناه (١) .

وكان تأثير هذه الأسوة في الصحابة بقدر اتصالهم بصاحبها ، وطول عشرتهم له : فكانت لعائشة ام المؤمنين ، حبيبة رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم ، الليد الطولى في ذلك ، وقد روى المؤرخون : « انها تصدقت مرة بمائة الف درهم وليس عليها الا ثوب خلق ، وكانت صائمة ، فقالت لها خادمتها : لو أبقيت شيئًا لتفطري عليه ! فأجابتها : لو ذكرتني لفعلت ، وتصد قت بمائة الف وهي جائعة ، فنسبت نفسها وذكرت الناس ! (٢)

## المواساة والايثار في المجتمع الاسلامي الاول :

وسرت هـذه الأخلاق وهذه الروح في المجتمع الاسلاسي الأول ، فكان ذلك دأب الصحابة وديدنهم ، يقول ابن عمر رضي الله عنها : « لقد أتى علينا زمان – أو قال : حين – وما احد احق بديناره ودرهمه من اخيه المسلم (٣٠) .

وكانت نتيجة ذلك حوادث طريفة في المواساة ، تكاد تبلغ حد المساواة ، وحسن الجوار يبلغ يكاد قمة الإيشار ، من ذلك ما رواه ابن عمر بنفسه ، قال : « اهدي لرجل من اصحاب رسول الله عليه من أساة ، فقال : فلان احوج مني اليه ، فبعث به اليه ، فبعثه ذلك الانسان الى آخر ، فلم يزل يبعث به واحد الى آخر ، حتى رجع الى الأول بعد ان تداوله سبعة (١٤). »

وانتقل هــذا الشعور الدقيق ، والحس المرهف ، والغرام بالمــواساة ، الى

<sup>(</sup>١) صفوة الصفوة « لابن الجوزي » .

<sup>(</sup>٢) رواه الحاكم في المستدرك .

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري في الأدب المفرد .

<sup>(</sup>٤) إحياء علوم الدين للفزالي ج ٢ - ص ١٧٤ .

الاجيال الاسلامية اللاحقة ، وكان للتابعين بإحسان القدح المعلى في ذلك بطبيعة الحال ، يقول سيد التابعين الحسن البصري : « لقد عهدت المسلسين ، وان الرجل منهم يصبح ، فيقول : يا أهلية يا أهلية ! يتيمكم ، يتيمكم ، يا أهلية ! يأهلية ! جاركم ، جاركم ، وكان لبني هاشم ، وسادة أهل البيت قد مُ صدق في هذا المضار ، وقد روى التازيخ عن جود الحسن بن علي وعبدالله بن جعفر ، ورقة عاطفتهاالشيء الكثير، وكان لعلي بن حسين بن علي رضي الله عنه وعن آبائه التقدم والرئاسة ، في هذه المآثر والمكرمات ، قال محمد بن اسحاق : «كان ناس بالمدينة يعيشون لا يدرون من أين يعيشون ؟ ومن يعطيهم ؟ فلما مات علي بن الحسين فقدوا ذلك فعرفوا أنه هو الذي كان يأتيهم بالليل بما يأتيهم به ، ولما مات وجدوا في ظهره وأكتافه أثر حمل الجراب الى بعوت الأرامل والمساكين (٢) »

## المواساة والايثار في مختلف العصور والأجيال :

وتوارثت الأجيال الإسلامية الفاضلة هذه السيرة ، وهذا الذوق الرفيع ، وهذا الحس المرهف ، وهذه الحسبة الدقيقة على نفوسهم وأموالهم ، ومثلها الراسخون في العلم والدين ، والربتانيتون والمربتون اجمل تمثيل واروعه في كل عصر وفي كل بلد ، وزخرت بأمثالها وروائعها كتب التاريخ والتراجم ، وما فاتها ، وأفلت من استقصاء مؤلة فيها البارعين ، فذكر في غير مظانه اغرب وأروع مما حوته كتب التاريخ . وكان شعار الربانيين ، والشيوخ المربين ، ومبدؤهم ان لا يبيت عندهم درهم ولا دينار ، وأن يؤثروا على أنفسهم ولو كان بهم خصاصة ، وأن يكون ما يكرمهم الله به من أموال وهدايا وطرف ،

<sup>(</sup>١) رواه البخاري في الأدب المفرد .

<sup>(</sup>٢) اكثر الامثال والحكايات ، التقطناها من كتاب « اشتراكية الاسلام » لصديقنا المرحوم مصطفى السباعي .

وخيرات تأتيهم من الملوك والأمراء والأغنياء والأثرياء ، وقفاً على فقراء البلد وذوي الحاجات ، الذين لا سبيل لهم اليها ، فكان مبدؤهم وسيرتهم أن « تؤخذ من أغنيائهم و ترد على فقرائهم » فكانت مائدتهم من أوسع الموائد و أغناها أ للهيم طبقات الناس ، كا كان قلبهم من أوسع القلوب وأسخاها لجميع الناس ، وقد أثر عن سيدي عبد القادر الجيلاني ، الذي يعبر فيه عن جميع إخوانه ، ومن كان على شاكلته ، أنه قال : « كَفَيّ مثقوبة لا تضبط شيئا ، لو جاءني ألف دينار ، لم تبت عندي (١) » . وقوله : « أود لو كانت الدنيا بيدي أطعمتها الجائع (٢) » .

وكان لأبعد ثغور الاسلام ، ولأقصى أطراف العالم الاسلامي ، من هذه السيرة ، ومن هذا الضرب من الناس ، ومن هذا الطراز الإنساني نصيب غير منقوص . وتراجم هؤلاء المحلصين الرّبانيين ، والدعاة المربّين حافلة بنوادر الحكايات ، وروائع الأخبار في الزهد والإيشار ، والمواساة ، والمساواة ، والأريحية ، والنهامة ببذل الأموال . وحسبنا أن نعرض نموذجين من هذه الناذج التي تكاد تكون مطردة في حياة هذه الطبقة ، وسيرها متشابهة ، وأخلاقها متشاكلة ، كتشابه الأوراق في الشجرة ، فكلهم من غرس تعاليم النبوة ، وفروع شجرة : « أصلها ثابت ، وفرعها في السماء ، تؤتي أكلها كل حين بإذن ربها (٣) ، .

منها أن الشيخ نظام الدين الدهلوي ، من رجـال القرن الثامن الهجري ، يقول خادمه ، إنه كان يترك الطعام المنوع الفاخر عنده للتسحُّر. فكان يجتزى، بلقيات ؛ ويقول ، أجده في بعض الأيام ، لم يتناول منه شيئًا ، وكنت أراه ، لا

<sup>(</sup>١) قلائد الجواهر \_ ص ١٠ .

<sup>(</sup>٢) ايضاً - ص ١٠٠

<sup>(</sup>۴) سورة ابراهيم ـ ۲۶ .

يفطر إلا بما يقيم الصلب . فقلت له يوما ، نفسي فداك ، كيف يحافظ سيدي على حياته وصحته مع هـ ذا القليل من الغذاء ؟! ففاضت عينه على ذلك ، وغلبه البكاء ، وقـ ال ، يا فلان ! كم من فقير بائس ، وكم من مسافر بات في المساجد والطرقات على الطوى ، لم يجدوا لقمة ، يتقوون بها ، فكيف أسيغ هـ فالطعام ، والناس يبيتون جياعا ، ويصبحون جياعا ، (۱) فلما دنت وفاته طلب أصحابه وقال لهم ، إذا اد خر اقبال (خادمه) شيئا من الحبوب والغلات ، فاشهدوا انتي بريء من ذلك وأنه هو المسؤول أمام ربه ، فقال إقبال : إنني فاشهدوا انتي بريء من ذلك وأنه هو المسؤول أمام ربه ، فقال إقبال : إنني الزاوية بضعة ايّام ، فقال : دونكم الزوق والطعام ، فنهبوه نها ، وأمرهم الحبوب ، وما تجدون في هذه الزاوية من الرزق والطعام ، فنهبوه نها ، وأمرهم بأن يكنس ذلك المكان و يجعلوه قاعا صفصفا .

والنموذج الثاني ما رواه مؤرخ هندي عن الشيخ السيّد محمد سعيد الأنبالوي وهو من رجال القرن الثاني عشر فيقول: « زاره مرة روشن الدولة، وكان اميراً من امراء السلطان « فرّخ سير » ( ملك الهند المغولي ) . وقد م ستين الف روبية (٢) لبناء زاويته ، فأمره الشيخ ان يترك هذا المال في مكان ويستريح ، فانصرف « روشن الدولة » فأرسل الشيخ الى الفقراء ، وارسل هذا المال الى الايامى والمساكين ، واهل الحاجة في ضواحي البلد ، وفي المدن المجاورة حتى لم يبق منه فلم ، فلما اتى روشن الدولة .قال له : « لا يبلغ الثواب في بناء العمارة ثواب خدمة ذوي الحاجة ، والفقراء الذين احصروا في سبيل الله ». ووصلته مرة رسائل السلطان محمد فرخ سير ، والأمير روشن الدولة والأمير عبد الله خان ،

<sup>(</sup>١) سير الأولياء .

<sup>(</sup> ٢) تساوي أربعة آلاف جنيه استرليني ، وإن قدرت قوتها الشرائية ذلك اليوم ، تصبح أضمافاً مضاعفة .

وأمر بثلاث مائة الف روبية (١). فوزّعها كلّها في القرى الجاورة ، والأشراف الساكنين فها » (٢).

وقد يقول القارى، ان هذه سيرة طبقة زهدت في الدنيا ، ورفضت اسبابها وعاشت في عزلة عن الدنيا وعن النياس . فهل هناك امثلة لهذه الزهادة والبر والمواساة والاستغناء والإيثار في طبقات أخرى منهذه الأمة ؟ ويجيبهم التاريخ الأمين فيقول نعم ! وفي كل طبقة من طبقات هذه الأمة ، وفي كل جيل من أجيالها وفي كل بيئة من بيئات دنيا الإسلام من ائتسى بالرسول صلى الشعلية وآله وسلتم ، واتى بغرائب في هذه الأخلاق وفي سيرته في ماله وفي عياله وجيرانه واهل بلده وابناء جنسه ، ولكن التاريخ لم يسجل الا مآثر من لفت نظره وفرض عليه ذكره وتسجيل حوادث حياته وجوانب شخصيته ، من الملوك والأمراء ، والصلحاء ، والعلماء ، ونقتصر هنا على طبقتين فحسب ، وهما طبقة المعلماء الأعلام ، وطبقة الملوك والحكام .

نختار من طبقة العلماء الأعلام شيخ الإسلام الحافظ ابن تيميّة الذي ينتقد عليه من لا يعرفه الجفاف ، ويعتقدون أن الجانب العلمي فيه يطغى على الجانب العاطفي ، يقول عنه معاصره الحافظ ابن فضل الله العمري :

«كانت تأتيه القناطير المقنطرة من الذهب والفضة ، والخيـــل المسوَّمة ، والخيــل المسوَّمة ، والخيــل المسوَّمة ، والأنعام ، والحرث ، فيهب ذلك بأجمعه ، ويضعه عند أهل الحاجة في موضعه ، لا يأخذ منه شيئًا إلا ليهبه ، ولا يحفظه إلا ليندهبه ، وقدبلغ من السخاء والإيثار أن كان يخلع ما كان عليه من ثياب ، ويقدمها الى السائل ، إذا لم يجد شيئًا آخر ، يقــول الحافظ ابن فضل الله : «كان يتصدّق ، حتى اذا لم

<sup>(</sup>١) تساوي ١٤٠٠٠ جنيها استرلينيا .

<sup>(</sup>٢) نظام التمليم والتربية ( في أردو ) المجلد الثاني \_ للملامة ( مناظر حسن الكيلاني ) .

يجد شيئًا ، نزع بعض ثيابه ، فيصل به الفقراء »، ويقول أحد الرّواة : « وكان يتفضل من قوته الرغيف والرغيفين ، فيؤثر بذلك على نفسه (١) »

ونختار من طبقة الملوك والحكام ، السلطان صلاح الدين الأيوبي ، الذي حكم أكبر دولة إسلامية في عهده ، وهزم أقوى جيوش في عصره ، يشهد عنه صديقه ورفيقه ابن شداد ، فيقول : « إنه ملك ما ملك ، ومات ولم يوجد في خزانته من الفضة الا سبعة وأربعين درهما ناصرية ، ومن الذهب إلا جرم واحد صوري ، ما علمت وزنه » .

ولمَّا مات هذا السلطان العظيم الذي كان يحكم من حدود الشام الشمالية في آسيا إلى صحراء النوبة في الجنوب، في افريقيا ، لم توجد في خزانته ما يكفنونه به وينفقون على تجهيزه ، يقول ابن شدّاد :

«ثم اشتغل بتغسيله وتكفينه ، فما أمكننا أن ندخل في تجهيزه ، ما قيمته حبة واحدة إلا بالقرض ، حتى في ثمن التبن الذي بلت به الطين ، وأخرج بعد صلاة الظهر في تابوت مسجى بثوب فوط ، وكان ذلك ، وجميع ما احتاج البه من الثياب في تكفينه قد أحضره القاضي الفاضل من وجه حل عرفه (٢) .

وليست هذه قصة جيل واحد ، ولا قصة مدرسة واحدة من المسدارس الفكريَّة والروحيَّة السَّثيرة ، فلم يزل هذا شعار العلماء الربَّانيين ، والشيوخ الكاملين ، ولم يزل مبدأهم و لكل يوم رزقه وقوته » فلم يكونوا يدخرون شيئاً ولا يشحون بشيء خشية الإقتار ، وعلى ذلك أدر كنا شيوخنا ، وأساتذتنا ، فكانوا يتحرجون من أن يفضل عندهم شيء يحتاج اليه عباد الله ، أو يبيت عندهم درهم أو دينار ، وهم في غنى عنهما ، وكان ذلك في غير رهبانيَّة أو تحريم لما

<sup>(</sup>١) الكواكب الدرية .

 <sup>(</sup>٣) النوادر السلطانية ، والمحاسن اليوسفية لابن شداد ص ٣٥١ .

أحل الله ، وكذلك في غير تشريع لما لم يشرعه الله، ولا في تشديد فيا لم يشد و الله فيه ، ولا في إجبار وإرهاق ، ولكنه خوف من المحاسبة ورأف بالحلق ، وتأس بأسوة الرسول، وسيرته في الإنفاق والإيثار ، وتطوع وتبرع ، وترغيب صامت بالأمثال العملية ، والناذج الحية ، وكان لها التأثير العميق في النفوس والقلوب ، ما يحمل التلاميذ والحبين على التقليد ، والإتساع (١).

## إمتياز انجتمع الاسلامي في المسر الأخير:

فكان المجتمع الإسلامي – على علا ته وعلى أدوائه الكثيرة ، الــ ي لم يزل المصلحون يحاربونها – أفضل المجتمعات البشرية في عاطفة البر والمواساة ، التي تغلغلت بفضل التعاليم الإسلامية في احشائه ، وأكثرها تحرراً من عبادة المادة والمعدة ، يكثر فيها الأفراد الذين يثورون على سلطان المادة ، ويخضعونها لسلطان الدين ، والمئثل الخليقية الإسلامية ، فكان التنافس التجاري والأثرة الفردية أو الطبقية ، أضعف فيه منه في المجتمعات التي لا تؤمن بحياة ، غير الحياة ، ولا تعرف غاية غير غاية الثراء والرخاء (٢) ، وتسوقها المثل

<sup>(</sup>١) اقرأ غاذج هذا الايثار والصفاء في كتابنا ﴿ وَإِنْيَةَ لَا رَهِبَانِيسِةٌ ﴾ طبع دار الفتح ، في بيروت .

<sup>(</sup>٣) حدثني بعض الثقات المعرين الذين ادركوا عهد الأشراف في الحجاز ، أن تجار مكة كانوا في ذلك العهد على جانب عظيم من المواساة لزملائهم والنظر في مصالحهم ، والإخلاص والايثار لهم ، قال : «كان بعض التجار ، إذا أناه زبون في آخر النهار ، وقد باع ما يكفيه لقوت يومه ، وما حده من الربح والوارد اليومي ، ولم يكن جاره سعيد الحظ في ذلك اليوم ، قال له في لطف وهدو ، دونك هذا الدكان ، الذي هو يجواري ، تجد عنده ما تجده عندي ، وقد لاحظت قلة الزبائن عنده هذا اليوم ، فهو أحق بأن تشتري منه » .

الإقتصادية سوقاً عنيفاً ، لا رحمة فية ولا هوادة ، فكانت هذه سمة المجتمع الإسلامي ، رغم أنه بلغ منتهى الضعف في العصر الأخير ، وكان اكثر استعداداً وقابلية للتقدم في مضار العدالة الإجتاعية ، وتحقيق المئل الإنسانية العليا . من كل مجتمع بشري ، لخضوعه للمبادىء الاسلامية في قليل أو كثير ، ولوجود الرباط الايماني الذي يربط أفراده ويجمع أشتاته .

# مواساة طوعيَّة شاملـــة ، أم مساواة اجبارية محدودة ؟ :

ثم جاء أقوام فقدوا الثقة بالانسان والانسانية ، ففضَّلوا المساواة الاجبارية المحدودة في المال ، على المواساة الطوعية الشاملة للحياة ، ونسوا او تناسوا ، أن الأموال ، ليست هي حاجة الانسان الوحيدة ، وان المساواة فيها أو الشركة

<sup>-</sup> ويتحدث الاستاذ محمد أسد النمساري ، عن مدينة اسلامية عربية كبيرة (هي دمشق ) فيذكر انطباعاته كايلي : « وقفت على ذلك الاستقرار الروحي ، في حياة سكانها ، إن أمنهم الباطني كان يمكن ان يرى في الطريقة التي كان احدهم يتمرف بها نحو الآخرى ويذكر تلك الطرق ، ثم يقول : « وفي الطريقة التي كان اصحاب الدكاكين يعاملون بعضهم بعضاً ، اولئك التجار في الحوانيت الصغيرة . اولئك الذين لا ينون ينادون على المارة ، اولئك كانوا يبدون ، وكأنما ليس فيهم ايما قدر من الحوف والحسد ، حتى ان صاحب دكان منهم ليترك دكانه في عهدة جاره ومزاهمه ، كلما دعته حاجة الى النفيب بعض الوقت ، وما اكثر ما رأيت زبوناً يقف امام دكان غاب صاحبه عنه ، يتساءل في ما بينه وبين نفسه ، ما اذا كان ينتظر عودة البائع ، او ينتقل الى الدكان المجارد ? فيتقدم التاجر المجاور دائماً – التاجر المزاحم – ويسأل الزبون عن حاجته ، ويبيمه ما يطلب من البضاعة – لا بضاعته هو ، بل بضاعة جاره الغائب – ويترك له الثمن على مقعده . اين في اوربا ، يستطيع الرء أن يشاهد مثل هذه الصفقة ؟ » ( الطريق على مقعده . اين في اوربا ، يستطيع الرء أن يشاهد مثل هذه الصفقة ؟ » ( الطريق الى مكة ص ١٦٧ ) .

لا تُسدُّ كُلُّ فَرَاغُ فِي نَفْسَهُ ، وفي مشاعره، وأحاسيسه ، وفي حياته ، ولا تضمد كل جرح من جروحه . ان حاحته الى مواساة شاملة للحياة كلها ، أشـد من حاجته الى مساواة في المال كله ، وفي المرافق كلها ، وفي الموارد بأسرها ، وقد تفعل كلمة رقيقة ، أو دمعة بريئة يثيرها الشعور بالألم ، ما لا تفعله الأموال الطائلة ، والعطايا السخية ، وهو في حاجة الى مساعدة اخوانـــه ، واعانتهم في بعض الأحيان ، والى مشاركتهم في آلامه ومتاعبه في أحيان أُخرى ، والى رقة شعورهم ودقة احساسهم حيناً، والى لين عريكتهم ، ودماثة خلقهم وبشرهم، وحسن لقائهم حينا آخر. ولذلك كان التوجية النبوي أشمل لأنواع البر والمواساة واصدق تعبيراً عن الأحاسيس الانسانية ، فقال النبي صلى الله عليه وآله وسلم ، وهو يذكر طرق البر وانواع الصدقة : « تعدل بين الاثنين صدقة ، وتعين الرجل في دابته فتحمله عليها ، او ترفع له عليها متاعه ، صدقة ، والكلمة الطيبة صدقة ، وبكل خطوة تمشيها الى الصلاة صدقة ، وتميط الأذى عن الطريق صدقة (١) ، . وفي حديث آخر : ﴿ قال ، يعن ذا الحاجـة الملهوف ! قال : أرأيت ان لم يستطع ؟ قال : يأمر بالمعروف او الخير . قال: ارأيت ان لم يفعل؟ قال : يمسك عن الشر فإنها صدقة (٢) ، وفي حديث آخر : ﴿ قَالَ : تَعَينَ صَانَعًا او تصنع لأخرق . قلت : يا رسول الله : ارأيت ان ضعفت عن بعض العمل ؟ قال: تكف شر لك عن الناس ، فإنها صدقة منك على نفسك (٣) . وفي حديث آخر : ﴿ وَتُبْسُمُكُ فِي وَجِهُ اخْيِكُ لِكُ صَدَّقَةً ﴾ وأمرك بالمعروف ونهيك عن المنكر صدقة ، وإرشادك الرجل في ارض الضلال لك صدقة ، وبصرك للرجل الرديء البصر لك صدقة ، وإماطتك الحجر والشوك والعظم عن الطريق

<sup>(</sup>١) متفق عليه .

<sup>(</sup>۲) متفق عليه .

<sup>(</sup>٣) متفق عليه .

لك صدقة ، وإفراغك من دلوك في دلو اخبك لك صدقة (١١) . ٠ .

وكانت نتيجة ذلك الإختيار غير الموفق ، وإيثار المساواة ، أو الإشتراكية التي تفرضها الحكومة ، على المواساة التي تنبع من أعماق القلوب ، وتتدفق في نواحي الحياة ، وفي عروق المجتمع ، أن قام مجتمع في هذه البلاد : « الشيوعية والإشتراكية » لا يعرف أهله لذة المواساة لبني الجنس، والعطف على الإنسانية . والرقية للضعفاء والفقراء ، والإخلاص والنصيحة للشركاء والزملاء ، ويصبحون والرقية للضعفاء والفقراء ، والإخلاص والنصيحة للشركاء والزملاء ، ويصبحون كليم تجاراً متنافسين ، وأعداءاً متباغضين ، لا يثق أحد بأحد ، ولا يتنازل أحد لأحد ، بعضهم يتجسس على بعض ، ويلفتق عليه الأخبار ، وينزور عليه القضايا ، ويشمت بمصابه ، ويحزن لسعادته ، ويتحوق البلد كليه إلى ميدان حرب ، أو بناء محكمة .

وكانت نتيجة هذا الوضع أن فقد النتاس الشتعور بالمسئولية ، والنتهوض بالنتيمت الذي فيه سر الشرف الإنساني ، وتخلتوا عن كل عهدة ومسئولية ، وأصبحوا هلا وسوائم ، لا هم لهيا ، إلا العلف والراتع ، والشبع المفرط ، وانتقلت كل مسئولية وكل تبعة إلى الحكومات ، وإلى الجهاز الإداري ، وإلى القوانين والعقوبات ، وأصبح المجتمع غلاماً قاصراً ، لا تميز عنده ولا عقل ، فالحكومة هي التي تأخذ وتعطي ، وتنهيى الكل فرد حاجته ، وتتكفل بذلك ، فلا معنى للعطف والمواساة ، ولا معنى للسخاء والإيثار ، ولا حاجة إلى شيء من ذلك ، فكل شيء مكفول مضمون ، والناس كالآلات الصماء .

ت تجلت قواعد المواساة الطوعية ، ونتائجها الباهرة ، وما جرّت على أهلها ، من الرّاحة والهدوء والسعادة الداخلية ، والثقية المتبادلة ، والحب المشترك ، والسلام الشامل ، ولذّة الروح، ورضا الضمير ، والإعتزاز بالإنسانية

<sup>(</sup>١) رواه الترمذي عن ابي ذر مرفوعاً .

والتفاؤل في الحياة ، وشعور كل فرد بمسئوليته وواجبه ، لقد تجلى كل ذلك في المجتمع الإسلامي المثالي الأول في أروع مظاهره ، وأجمل مناظره ، وأعمق معانيه ، ويتجلى في كل مجتمع بأخبذ بمبدأ المواساة الطوعية الشاملة ، مقابل المساواة الإجبارية المحدودة ، أو الإشتراكية الضيقة الجامدة ، فأعضاء المجتمع متحابون ، متناصحون ، شهداء بالخير يُزكتي بعضهم بعضاً . وكل جيل يشهد للجيل الذي سبقب بالفضل والستبق ، ويدعو له بالقبول والمغفرة ، « والذين جاءوا من بعدهم يقولونه ربننا أغفر لنا ولإخواننا الذين سبقونا بالإيمان ولا تجعل في قلوبنا غلا المتنين أمنوا ، ربننا إنه كل رؤوف رحيم " » (١) ذلك هو المجتمع الذي كان كل عضو من أعضائه مرآة لأخيه يقيسه على نفسه ، فينفي عنه كل المؤمنون والمؤمنات بأنفسهم خيراً ، وقالوا هذا إفك مبين » (١) المجتمع الذي ضرب فيه النبي صلى الله عليه وآله وسلتم مثلاً بليغاً ، فقال :

« مثل المؤمنين في توادّهم وتراحمهم وتعاطفهم ، مثل الجسد ، إذا اشتكى منه عضو تداعى له سائر الجسد بالسهر والحمّى » (٣). المجتمع الذي كل عضوفيه حارس كريم ، وناصح أمين لصاحبه ، فقد جاء في الحديث : « المسلم أخو المسلم لا يخونه ، ولا يكذبه ، ولا يخذله ، كلّ المسلم على المسلم حرام ، عرضه ، وماله ، ودمه » (١٠) .

حين أصبحت الحياة في بلاد كثيرة شقاءاً وجحيماً: « كلتها دخلت أمة "لعنت أختها » (٥) وكلتها جاء « دكتاتور » انتقد السابق ؛ ورماه بالغدر والخيانة ،

<sup>(</sup>١) سورة الحشر ١٠.

<sup>(</sup>٢) سورة النور – ١٢.

<sup>(</sup>٣) حديث متفق عليه .

<sup>(</sup>٤) رواه الترمذي عن ابي هريرة رضي الله عنه .

<sup>(</sup>ه) سورة الاعراف - ٣٨.

وكل من تسلتم زمام القيادة ، انتقم من أعدائه ومنافسيه ، انتقاماً شديداً ، واضطهد وحاكم ، وسفك الدماء ، ووإذا تولتى سعى في الأرض ليفسد فيها ويهلك الحرث والنسل ، والله لا يحب الفساد » (١) .

فَن أبى إلا الطريقة الشاقــ الطــويلة ، والتجربة المرهقــة العقيمة ، قيل له ، ولأمثاله :

« أتستبدلون الذي هو أدنى ، بالذي هو خير ، إهبطوا مصراً فإن لكم ما سألتم » (٢) .

<sup>(</sup>١) سورة : البقرة ٢٠٠ .

<sup>(</sup>٢) سورة : البقرة ٦١ .

الصِّلْيَامِي

171

# الصِّعَيَّامِيُ

« يا أيها الذين آمنوا كتب عليكم الصيام كا كتب على الذين من قبلكم لعلكم تتقمون (١) » .

#### مخلوق وسط بين الملائكة والحيوانات :

خُلق الإنسان وسطاً بين الملائكة والحيوانات ، ور ُكتبت فيه طبائع هذين الجنسين المتناقضين تركيباً لطيفا ، حكيا بديعا ، فهو مزيج غريب من الحواس الملكية ، والحواص الحيوانية ، ومن الأخلاق الإلهية ، والعادات الحيوانية ، ذلك ، لأن منصبه الذي ر ُشتح له ، وغايته التي طلب منه أن يبلغها ويحققها ، وو ُضع فيه استعدادها وحبتها ، لم يرشتح له الملائكة ، ولم يخلق له الحيوانات ، وذلك منصب الخلافة ، ومركز الأمانية ، وغاية العبادة : « وإذ قال ربك للملائكة ، إني جاعل في الأرض خليفة ، قالوا: أتجعل فيها من يفسد فيها ، ويحن نسبت بحمدك و نقدس لك . قال : إني أعلم ما لا تعلمون (٢) » . « إن عرضنا الأمانة على السموات والأرض والجبال ، فأبين أن يحملنها وأشفقن منها ، وحملها الإنسان ، إنه كان ظلوماً جهولاً (٣) » . « وما

<sup>(</sup>١) سورة البقرة ١٨٣.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة ٣٠ .

<sup>(</sup>٣) سورة الأحزاب ٧٢ .

خلقت الجن والإنس إلا ليعبدون . ما أريد منهم من رزق وما أريد أرب يُطُعِمُون (١)» .

### مقتضى « الخلافة » ولواز مها :

وكان منصب الخلافة يقتضي المناسبة القوية ، بالمستخلف المنيب ، والمناسبة القوية بالمكان الذي يتولى السيادة عليه ، والمخلوق الذي يتولى السيادة عليه ، والحكم فيه ، فأخذ من الأول أشباح أخلاقه ، وظلال صفاته كسمُو ونزاهة ، وصدية وغنى، ورحمة وكرم ، ورأفة وبر ، وصبر وحلم ، وقوة وقهر ، وصفاء وتجرد ، وأمن وسلام . وقد ظل في جميع أطواره البشرية ، وأدواره التاريخية يجد اللذة ويعتقد العزة في هذه الأخلاق ومظاهرها ، ويخضع لحمايتها وأصحابها ، ويدين لهم بالحب والإجلال ، إذا تجرد عنها وعجز عن التحلي بها ، أو تقاصرت عنها همته ، وضعفت إرادته .

وأخذ من الثاني خواصة وطبائعه ، وشاركه في مواضع ضعفه ، ليشاركه في آلامه وآماله، و يحسن سياسته ، وينتفع بكنوز الأرض وخيراتها ، ويتمتع بنعمها وطيباتها ، ويضع ما خلق فيه مواضعه ، فو ضعت فيه شهوة الطعام والشراب ، ور كبّت فيه الغريزة الجنسية و خلق فيه الجوع والعطش ، وعُجنت طينته مع اللذة وحبها وطلب المزيد الجديد، وألهم الصناعة والمدنية ، والتأنشق في الطعام والشراب .

## تجاذب الروح والجسد ، الى مركزهما ، وخصائصها :

ولذلك كان مجموعاً من روح وجسد ، فالروح هي التي تجذبه إلى أصلهـــا

<sup>(</sup>١) سورة الذاريات ٥٦ – ٧٥.

ومنبعها ، وتذكره بمنصبه ومركزه ، وغايته ومهمته ، وتفتح فيه الكواة إلى العالم الذي انتقل منه ، وإلى سعته وجماله ، ولطافته وصفائه ، وتثنير فيسه الأسواق والطموح ، وتبعث فيه الثورة على المادة الكثيفة الثقيلة ، وتُزيّن له الإنطلاق من القفص الضيق الخانق ، وإن كان من ذهب ، والتحليق في الأجواء الفسيحة التي لا نهاية لها ، وفك السلاسل والأغلال من عادات ومألوفات ، ولذ ات وحاجات ، ولو حينا بعد حين ، وفي شهور وسنين ، وتحبّب إليه الجوع والعطش مع وفرة الطعام وكثرة الشراب فيشعر فيها بلذة ، لا يشعر بها في أطايب الطعام والشراب ، ويعد ذلك الوقت القصير الذي يمضي في مسراغ الخاطر وصفاء النفس ، وخفاة المعدة ، وإشراق الروح ، والتجرد من الشهوات ، والتحرر من النظام الرتيب الخشيب ، قيمة الحياة ولذاتها ، وسرور النفس وبهجتها ، فلا يزال يحن اليه حنين الطائر الى الوكر ، وحنين السمك إلى الماء ، وذلك كله صنع الروح التي أو دعت فيه ، وانتقلت اليه من السمك إلى الماء ، وذلك كله صنع الروح التي أو دعت فيه ، وانتقلت اليه من عام الغيب : « ويسئلونك عن الروح ، قل الروح من أمر ربي (١١) » « ونفخت فيه من روحي (٢) » . « ونفخت

والجسد هو الذي يجذبه إلى أصله ومركزه ، وهي الأرض – بكثافتها وتبلدها ، وثقلها وسفالتها – « ولقد خلقنا الإنسان من صلصال من حمأ مسنون (٣) » « فاستفتهم أهم أشد خلقاً أمنَّن خلقنا ، إنّا خلقناهم من طين لازب (٤) » « خلق الإنسان من صلصال كالفخار (٥) » فإذا ضعف سلطان الروح ،

<sup>(</sup>١) سورة بني اسرائيل ٨٥.

<sup>(</sup>۲) سورة (ص) ۷۲.

<sup>(</sup>٣) سورة الحجر ٢٦ .

<sup>(</sup>٤) سورة الصافات ١١ .

<sup>(</sup>ه) سورة الرحمن ١٤.

أو زال حكمها ، وتقلُّص ظلما ، وملك الجسد زمام الحكم ، استرسل الإنسان في لذاته وشهواته ، ورتع فيها رتع البهائم السائمة ، وجُننَّ بها جنوناً ، وأبدع فيها ألواناً وفنوناً ، وتخطَّى حدود العقل والعرف ، والصحة والطب، والعدل والشرع ، وانصرفت همته وذكاؤه ، وإبداعه وعبقريته إلى التفنن والتدقيق ، والإسرافوالإكثار من أنواع الطمام والشراب،والتهامها ثم انهضامها،وما يبعث فيه الشهيسة ، وُيُوقظ فيه الجوع ، ثم يعينه على الهضم، وُيُعدُّه للوجبة الثانية، « فيصبح وهو في أوج مدنيته وحضارته ، وقمة علمه وثقافته، كحمار الطاحون أو كثور الحرث ، يدور بين الطعم والمرحاض ، ومائدة الطعام والبالوعة(١٠)، لا يعرف سوى ذلك مبدءاً ومعاداً ، ولا يعرف غير الطواف ببنها شغلًا وجهاداً فتموت فيه كل رغبة إلا رغبة الطعام والشراب ، ويتبلُّد فيه كل حس إلا حس اللذة والمتعة ، ويزول عنه كل هم"، الا مم الكسب ليأكل ، والأكل ليكسب. ولا تصوير أذق وأصدق من تصوير القرآن المُمجز ، ﴿ وَالَّذِينَ كَفَرُوا يَتَمَتُّعُونَ وياً كلور كما تأكل الأنعام والنـَّار مثوى لهم (٢) » وما ذاك إلا ً طبيعة الجسد الذي تحرر من سلطان الروح ، وحُرم توجيه النبوة وارشادها ، وانقاد للنفس والهوى ، ونتيجة انجذابه الى أصله ومصدره : « واتل عليهم نبأ الذي آتيناه آياتنا ، فانسلخ منها ، فأتبعه الشيطان ، فكان من الغاوين . ولو شئنا لرفعناه بها ، ولكنه أخلد الى الأرض واتسع هواه ، فمثله كمثل الكلب : إن تحمل عليه يلهث ، أو تتركه يلهث ، ذلك مثل القوم الذين كذَّبوا بآياتنا ، فاقصص القصص لعلــّهم يتفكــُرون (٣) » .

<sup>(</sup>١) الفكرة مقتبسة من مقال للاستاذ عبد الباري الندوي في مجسلة « البعث الاسلامي ».

<sup>(</sup>۲) سورة عمد ۱۲ .

<sup>(</sup>٣) سورة الأعراف ١٧٥ - ١٧٦.

# اتر انتصار كل من الروح والجسد ، في حياة الانسان وفي تاريخ الاديان والاخلاق :

وما تاريخ الإنسان الديني والخلقي، إلا قصة صراع بين الطبيعتين ، وتأرجح بين نهايتين ، فأحياناً تغلبت الطبيعة الأولى ، وتطرفت ، فابتدعت الرهبانية ، وغلت في التقشف في الحياة ، ورفض الطيبات والمباحات وإرهاق الطبيعة وإجهاد النفس ، فأطال الإنسان الجوع وادام السهر ، والتجأ الى الغابات والمفارات ، ورأى السعادة والسمو الروحاني ، في تعذيب النفس وإيلام الجسم . وما قصة غنلاة القرون الوسطى في اوروبا بخبر مجهول (١١) : « ورهبانية ابتدعوها ما كتبناها عليهم إلا ابتغاء رضوان الله فما رعوها حق رعايتها (١٦) » فلم تكن نتيجة ذلك الا ان ضعفت الأجسام والعقول ، وانحلت الروابط ، وتعرض المجتمع الإنساني لخطر محدق ، وتخلى الانسان عن منصب الخلافة الذي أكرمه الله به . وانسحب من ميدان الكفاح والمسؤولية ، واتخذ « الملك » له المثل الأعلى وصار والمسحب من ميدان الكفاح والمسؤولية ، واتخذ « الملك » له المثل الأعلى وصار

وتغلسّبت الطبيعة الثانية ، الطبيعة الجسديّة الأرضية ، أحياناً كثيرة ، فانفلت الإنسان من كل قيد من قبود العقل والشرع، ومن كل سلطة من سلطات الروح والأخلاق ، وانساق لدواعي المادّة والمعدة ، وانجرف معها انجرافا ، فأمعن في إرضاء شهواته البدنيّة ، وتحقيق رغباته المادّيّة ، لا يعرف لذلك حدّاً ولا نصاباً ، فانطفأت شعلة الروح والقلب ، وتضخمت المعدة على حساب المقل والضمير وتوسّعت ، فصار لا يكفيه قوت أسرة أو قبيلة ، ونشأت في

<sup>(</sup>١) إقرأ كتاب « تاريخ الأخلاق في اوروبا » ( History of Europen - D Morals ) ( للاستاذ « لبكي » ) أو راجع كتابنا : « ماذا خسر العالم بانحطاط المسلمين »،الفصل الأول من الباب الرابع .

<sup>(</sup>٢) سورة الحديد ٧٧.

جسمه معيدة صناعية خيالية ، وفي حياته جوعة وهمية أسطورية ، لا يُشبعها أعظم مقدار من الطعام والشراب ، ومن الذخائر والمستودعات ، ومن الإيراد والغلات . فنشأت مظالم وجرائم ، وأصبح الإنسان حيواناً مفترساً ضارياً ، يفترس بني نوعه ، ويزدرد أفراد أسرته ، وما قصة الحروب والغارات ، والفتوح والإنتصارات — حاشا الجهاد الديني المقد س — إلا قصة الجشع الفردي ، أو الجماعي ، وقصة الغرام بالتمتع والرائاسة ، والعلو في الأرض .

## تأثير التخمة والنهامة في الاخلاق والاذواق:

وإذا تغلبت هذه الطبيعة الحيوانية ، وملكت زمام الحياة ، واستحوذت على مشاعر الإنسان وحواسة ، وأصبحت « المعدة » هو القطب الذي تدور حوله الحياة ، شنق على الإنسان كل ما يحول بينه وبين رغبته ، وما يشغله عن ارضاء نهمته ، وكل ما يذكره بمبدئه ومصيره ، ومسا يصور له الحساب ، والجزاء والعقاب ، فلا يجد في أعوام طوال وقتاً صافياً ، وقلباً فارغاً ، وعقلاً يقظاً ، وضميراً حياً ، فتنقل عليه العبادة والذكر وما يتصل فارغا ، ولا يجد لذتها بطبيعة الحال ؛ « وإنها لكبيرة إلا على الخاشعين . الذين يظندون أنهم ملاقو ربهم وأنهم اليه راجعون » (۱) «واذا قاموا الى الصلاة ، يطندون أنهم ملاقو ربهم وأنهم اليه راجعون » (۱) «واذا قاموا الى الصلاة ،

اغائسة النبوة الانسانية وتشريعها الصوم ، لتحقيق المثل العلياوغايات الحياة الانسانية الحقيقية :

وجاءت النبوة في أزمان مختلفة، وأمكنة مختلفة، تُنفث الإنسانيَّة المهدَّدة

<sup>(</sup>١) سورة البقرة ه ٤ ـ ٣ ٤ .

<sup>(</sup>۲) سورة النساء ۲ ؛ ۲ .

بالمادية الطاغية ، وتأديل الرّوح والأخلاق، والمشاعر اللطيفة، والقلب المخنوق المفاوج من طغيان الشهوات ، وقسوة المعيدات، وتقيم الموازين القسط في الحياة، وتشعد الانسان إعداداً جديداً لتحقيق الغاية التي خُلق لها ، وهي « العبادة » والوصول الى الكمال المطلوب ، الذي هيئيء له ، وهي « الولاية » وإكال المهمة التي أهبط لها في الأرض وهي « الحلافة » .

وذلك لا يتحقيق بروحانية ملكية ولا بادية بهيمية . فأمرت بالصوم لينُحد من شِمرة هذه المادية المعدية ، ويُعيد للنفس ما فقدته من حياة ونشاط ، ومن جدة وقوة ، وليشحنها شحنا روحانيا ايمانيا ، تستطيع التخفظ به اعتدالها في الحياة ، وتتقاوم به منفريات الشهوة ومفاسد التتخمة ، وتتخليق ببعض اخلاق الله ، وتنال منها نصيبا ، فتسعد به وتسمو ، وتلتحق بالملائكة والملأ الأعلى ، فترتع في رياض الروح والقلب ، وتسرح في ملكوت السموات والأرض ، وتعرف لذة لا عهد لها بها في الوان الطعام والشراب ، وفي الشبع المنفرط والتتخمة المنهلة .

## مقاصد الصوم وأثره في النفس والحياة :

وقد اشار الى ذلك حجة الاسلام الغزالي في اسلوبه الحاص ، فقال :

« المقصود من الصوم ، التخليق بخلق من اخلاق الله عز وجل ، وهو الصمدية ، والاقتداء بالملائكة في الكف عن الشهوات بحسب الامكان ، فإنهم منز هون عن الشهوات ، والانسان رتبته فوق رتبة البهائم لقدرته بنور العقل على كسر شهوته ، ودون رتبة الملائكة لاستيلاء الشهوات عليه ، وكونه مبتلى بمجاهدتها ، فكل انهمك في الشهوات انحط الى اسفل السافلين ، والتحق بغمار

البهائم ، وكُلُّما قمع الشهوات ارتفع إلى اعلى علَّيين والتحق بأفق الملائكة ، (١)

ويزيده العلاُّمة ابن القيَّم ايضاحاً وَتفصيلاً فيقول :

« المقصود من الصيام حبس النفس عن الشهوات وفطامها عن المألوفات ، وتعديل قوتها الشهوانيَّة ، لتستعد لطلب ما فيه غاية سعادتها ونعيمها ، وقبول ما تزكُو به ممًّا فيه حياتها الأبديَّة ، ويكسر الجوع والظمأ من حدَّتها وسورتها ويذكرها بما للأكباد الجائعة من المساكين ، وتضييق بجاري الشيطان من العبد بتضييق بجاري الطعام والشراب ، وتحبس قوى الأعضاء عن استرسالها لحسكم الطبيعة فيا يضرُها في معاشها ومعادها ، ويسكنِّن كل عضو منها ، وكل قوة عن جماحه ، وتلجم بلجامه ، فهو لجام المتقين ، وجنتَّة الحاربين ، ورياضة الأبوار والمقرَّبين » (٢) .

ويمضي ابن القيتم ببلاغته في شرح أسرار الصوم ومقاصده ، فيقول :

« وللصوم تأثير عجيب في حفظ الجوارح الظاهرة ، والقوى الباطنة ، وحميتها عن التخليط الجالب لها المواد الفاسدة ، التي إذا استولت عليها أفسدتها ، واستفراغ المواد الرديئة المانعة له من صحتها ، فالصوم يحفظ على القلب والجوارح صحتها ، ويعيد إليها ما استلبته منها ايدي الشهوات ، فهو من أكبر العون على التقوى ، كما قال الله تعالى : « يا أيها الذين آمنوا كتب عليكم الصيام كما كتب على الذين من قبلكم لعليكم تتقون » (٣) وقال النبي عليه الصوم جُنتة » وأمر من اشتدت عليه شهوة النكاح – ولا قدرة له عليه – بالصيام ، وجعله 'وجاء هذه الشهوة .

<sup>(</sup>١) إحياء علوم الدين - ج ١ - ٢١٢ .

<sup>(</sup>٢) زاد المعاد \_ ج١ ـ ص ١٥٢.

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة : ١٨٣ .

والمقصود أن مصالح الصوم لما كانت مشهودة بالمقول السليمة والفطر المستقيمة ، شرعه الله لعباده رحمة لهم ، وإحساناً اليهم ، وحمية وجُنتَة ، (١)

#### ويعود إلى الموضوع ، فيقول :

« لما كان صلاح القلب واستقامته على طريق سيره إلى الله تعالى، متوقفاً على جمعيته على الله ، ولم شعثه بإقباله بالكلية على الله تعالى ، فإن شعث القلب لا أيلمته إلا الإقبال على الله تعالى، وكان فضول الطعام والشراب، وفضول مخالطة الأنام وفضول الكلام وفضول المنام ، مما يزيده شعثاً ، ويشتته في كل وادي يقطعه عن سيره إلى الله تعالى ، أو يضعه أو يعوقه ، اقتضت رحمة العزيز الرحيم بعباده، أن شرع لهم من الصوم ، ما يذهب فضول الطعام والشراب ، ويستفرغ من القلب أخلاط الشهوات المعوقة له عن سيره إلى الله تعالى ، وشرعه بقدر المصلحة بحيث ينتفع به العبد في دنياه وأخراه ، ولا يضر و ولا يقطعه عن مصالحه العاجلة والآجلة » (١) .

### الصوم في الديانات القديمة :

لذلك اشتملت جميع الأديان ، والشرائع المعروفة في التاريخ على الصوم ، وطالبت به جميع من كان يدين بها ، فمن أقدم الديانات ، التي لا يزال عدد كبير من الناس يدين بها ، الديانة الهندية البرهمية ، ويحدث عنها الأستاذ كبير من الناس يدين بها ، الديانة الهندية البرهمية ، ويحدث عنها الأستاذ المسافة في جامعة مدراس الهند ، وهو يشرح الصوم ومكانته في الشريعة الهندو كية ، والمجتمع الهندي :

<sup>(</sup>١) زاد المعاد - ج ١ - ص ١٠٢ .

<sup>(</sup>٢) زاد الماد - ج ١ -- ص ١٦٨ .

« ومن الأعياد ، والأيام المحتفل بها في السنة ، ما خُصَّصت اللصوم الذي تُقصد به تزكية النفس. إن كل طائفة من الطوائف الهندكية تخصص لنفسها أياماً تقضيها في الدعاء والعبادة ، ويصومها أكثر أفرادها كذلك ، فيكفتون عن الطعام ، ويسهرون الليل كلته ، ويبيتون ، يتلون الكتب المقدسة ويراقبون الله . ومن أعم هذه الصيام ، وأكثرها انتشاراً في الطوائف المختلفة ، « ويكنته إيكاوشي » الذي يُنسب إلى « وشنو » فلا يصوم ذلك اليوم أتباع وشنو فحسب بل يصومه أكثر الناس ، فيصومون نهاره ويسهرون ليله

ومن الأيام ما يصومها النساء فقط ، ويدعون الإلهة « مظهر صفات الله النسوية » في مختلف مظاهرها، وتسمّى هذه الأيام لأهميّتها الخاصة بـ « بَرَتُ» أو العهد ، وقد خصّصت لتزكية الروح ، وغايتها تغذية الروح بالغذاء الروحاني » (١١) .

ولا يزال البراهمة يصومون في اليوم الحادي عشر ، والثاني عشر من كل شهر هندي ، وهكذا يبلغ عدد الآيام التي تـُصام عند البراهمة ٢٤ يوما في كل سنة ، إذا حافظوا عليها ، وتقيدوا بها، وقد فاقت الديانة الجينية في الهند في النشديد في شرائط الصوم وأحكامه ، فأتباعها يواصلون أربعين يوماً بالصوم .

ويظهر الصوم عند المصريين القدماء بجوار أعيادهم الدينية ، وكان صوم اليوم الثالث من شهر « تهمسوفيريا » اليوناني خاصاً بالنساء عند اليونان، ولا تخلوا الصحف المجوسيّة عن الأمر بالصوم والحثّ عليه ، ولو لطبقة خاصة (٢) .

Out Lines of Hinduism, Chapter 4, Section - 6.

أما اليهود فقد كان الصوم ' يعتبر رمزاً للحداد والحزر عندهم في العهد المبابلي ' وكان يُلجأ إليه ' اذا هد دخطر ' أو اذا كان كاهن أو «مُلهم» يُعدُ نفسه لإلهام ' أو « نبو ق » وكان اليهود يصومون موقتاً اذا اعتقدوا ان الله ساخط عليهم ' غير راض عنهم ' أو اذا حلت بالبلاد نكبة عظيمة ' أو خطب كبير ' أو اذا أصيبت البلاد بوباء فاتك ' أو بجدب عام ' وفي بعض الأحيان ' عندما يعزم الملوك على مشروع جديد .

ايام الصيام المحددة الدائمة ، قديمة ومحدودة في التقويم اليهودي ، علاوة على يوم السحفارة ، يوم الصوم المقرر الوحيد ، في الديانة الموسوية ، وكانت هنالك أيام معينة للصوم الدائم ، في ذكرى حوادث أليمة ، وقعت لليهود في أيام الأسر في « بابل » ، وهي تقع في الشهر الرابع « تموز » وفي الشهر الخامس « آب » ، وفي الشهر السابع « تشري » وفي الشهر العاشر « تبت » ( Tebet ) ، ويرى بعضر "بيي « التلمود » أن صيام هذه الأيام إجباري ، عندما يعيش الشعب الإسرائيلي تحت قسوة الحكومات الأجنبية وفي اضطهاد ، ولا تلزم عندما يتمتع الإسرائيليون بأمن ورخاء .

وزيدت الى أيام الصيام هذه أيام اخرى ، تصام تذكاراً لكوارث ومآسي ، نزلت باليهود ، وأضيفت الى الأولى على مر الأيام ، وهي لا تُعتبر إلزامية ، ولم تنل الحظوة الكافية عند الجهور ، ومع اختلاف يسير يبلغ عددها الى خسة عشرين يوماً .

وهنالكأيامصيام شعبية محلية ، تختلف باختلاف الأقاليم والمناطق التي يسكنها اليهود منذ زمن بعيد ، وهي تذكار كذلك لكوارث وخطوب ، أصببت بها هذه الشعوب في أوقات مختلفة واضطهاد وقسوة تعرضوا لها في بعض الحكومات وأيام صيام تصومها بعض الطبقات دون بعض في ذكرى وقائع ومحن في تاريخ اليهود ، وفي ذكرى مآتم وأفراح في حياتهم الشخصية. وصوم أول يوم من السنة

شائع في كثير من الطبقات، وهنالكأيام صيام تشرّع، ويأمر بها الربّيُّون ، اذا تعرّض الشعب لخطر ، أو تأخر المطر ، أو أصيبت البلاد بمجاعة ، أو صدرت مراسم قاسية ، أو قوانين غليظة .

وأيام الصيام الشخصية الختارة التي يفضلها بعض الأفراد دون بعض شائعة في تاريخ اليهود منذ زمن مبكر، وهي أيام صوم تذكارية لبعض الحوادث الفردية و ككفارة عن بعض المعاصي والآثام ، أو لجلب رحمة الله وعفوه عند خطر داهم، أو بلاء نازل، وصوم تلك الأيام لا يشجعها الربيّون، ولا يوافقون عليها إلا اذا كان الصائم رجلا علميا ، أو استاذاً معليّماً ، حتى لا يشويّش ذلك خاطره ، أو يضعف صحته، وهنالك صوم يصام على إثر رؤيا مفزعة . ولما كانت الشريعة اليهودية لا تسمح بالصوم في أيام الأعياد ، « فالتلمود » يبيح هذا الصوم في هذه الأيام ، بشرط أن يكفيّر عنه بصوم آخر في أيام عادية . .

والصوم عند اليهود يبتدى، من الشروق ، وينتهي عند ظهور أول نجوم الليل ، إلا صوم يوم الكفارة (١) ، واليوم التاسع من شهر « آب(٢)» فإنه يستمر من المساء الى المساء ، وليس هنالك أحكام وتقاليد للصيام العادية . وقد ر عن في الصدقة وإطعام المساكين ، وخصوصاً توزيع العشاء المعتاد التقليدي .

إن الأيام التسعة الأولى من شهر «آب» ، وبعض أيام بين اليوم السابسع عشر من شهر « تعتبر أيام صوم جزئي

<sup>(</sup>١) وهو اليوم المساشر من الشهر السابع (تشري) ( Tishri ) « كا في دائرة المعارف اليهودية » رفي كتاب « اليهودية في الاسلام » :

Judaism in Islam by Abraham I. katish (New York 1954).

<sup>(</sup>٧) وهذا الصوم شرع تذكاراً لإحراق الهيكل المرة الأولى او الثانية .

فيُحرم فيها تناول اللحوم ، وتعاطي الخور فقط (١) .

#### الصوم عند المسيجيين:

أما الصوم عند المسيحيين فيطول شرحه وتفصيله ، لأن الديانة المسيحية هي من أقل الديانات تشريعاً فقهياً وأحكاماً كليّة تشمل ادوار التاريخ والمجتمعات المسيحية والطوائف الدينية كلها وأكثرها تطوراً مع الزمن والعوامل السياسية والاجتاعية والاقتصادية احياناً ، ولذلك يصعب ان يُطلق عليها اسم شريعة إلهية ، وقد حاولنا ان نقدم صورة موجزة عن الصوم عند المسيحيين وما مر به من ادوار وأطوار .

« المسيح صام اربعين يوما قبل ان يبدأ رسالته ، ومن المرجع انه كان يصوم يوم الكفارة ، الذي كان الصوم المفروض في الشريعة الموسوية ، ككل يهودي مخلص ، انه لم يشرع احكاماً للصوم ، إنه خلقف المبادى، وترك كنيسته تُفتِّن قوانين لتطبيقها، وليس لأحد ان يزعم انه اصدر قوانين عن الصوم رأساً. اننا نقرأ في المصادر المسيحية حديثاً عن صوم « بولس » والمسيحيين الأولين ان المسيحيين الذين كانوا من السلالة الإسرائيلية ظلوا يصومون يوم الكفسارة ، وينوه به الراهب ليوك Luke كيوم 'يحتفل به ، ولكن المسيحيين الذين ينتمون الى أصول اخرى لم يلحوا على ذلك .

وبانتهاء القرن المسيحي الأول ونصف قرن بعد وفاةالقديس «بولس» نواجه رغبة ملحة في تقنين القوانين للصوم ، وقد كان ذلك موكولاً الى تقوىالصائم، نرى الرهبان وبعض رجال الكنيسة يقترحون صياماً ليقاوم به المسيحيون الإغراءات ( المادية والجنسية ) . وكان يسود في ذلك العصر شعور بالواجب ، وتحدير عن أن يظل الصوم عملا خارجياً لا يؤثر في نفس الصائم . ويتحدث

<sup>(</sup>١) مقتبس وملخص من « دائرة المعارف اليهودية » الجسلد الخامس ، طبعة ١٩١٦ م ، الولايات الامريكية المتحدة ( Jewish Encyclopeadia ) .

القديس « ايرينيس » عن أنواع من الصيام ، منها ما يستغرق اليوم ، ومنها ما يستغرق يرمين ، أو بضعة ايام ، ومنها ما كان يستغرق اربعين ساعة متوالية . وقد استمو هذا الوضع مدة طويلة ، وكان صوم « جمعة الآلام او الصلبوت » صوماً شعبيا عاما ، وكان صوم يوم الأربعاء ، ويوم الجمعة في كل اسبوع شائعاً في بعض الأقطار في القرن الثاني المسيحي ، وكان الذين ينتظرون الإصطباغ والتعميد ) ، يصومون يوما او يومين ، وكان يشترك فيه الذين يأخذون الإصطباغ والذي يتولى ذلك .

وهذالك خلافات جزئية في مناهج الصوم وأحكامه في الطوائف المسيحية (١)، وقد نال الصوم قسطا كبيراً من التنظيم والتقنين في فترة بين القرن الثاني والقرن الخامس المسيحيين، فقد اصدرت الكنيسة قائمة احكام وتوجيهات عن الموضوع، وقد اتسم الصوم بصلابة وشدة في القرن الرابع ، فقد انتقل من طور الرقة والتوسيع والمرونة الى طور الصيلابة والغلظة والتدقيق ، وقد محدد اليومان اللذان يسبقان « عيد الفصح » بالصوم في هديذا العصر ، وكان الصوم في هذين اليومين ، ينتهي في فصف الليل ، والمرضى الذين لا يستطيعون، أن يصوموا في هذين اليومين ، كان مسمح لهم أن يصوموا يوم « السبت »، وقد مسجلت في عاريخ المسيحية والمسيحيين في القرن الثالث أيام الصوم ، وكان هنالك اختلاف تاريخ المسيحية والمسيحيين في القرن الثالث أيام الصوم ، وكان هنالك اختلاف أي نهاية الصوم ، فكان بعضهم أينهي و يفطر عند صوت الديك ، وبعضهم إذا أرخى الليل سدوله .

أما صوم أربعين يوماً ، فلا يُوجد له أثر إلى القرن الرابع الميلادي ، وكانت هنالك عادات وأوضاع للصوم يختلف باختلاف البلاد التي يسكنها المسيحيون ، فكان في « روما » صيام تختلف عن الصيام في « لانان » و « الاسكندرية » ، وكان بعضهم يمسك عن تناول الحيوانات ، خلافاً لغيره ، وبعضهم يجتزي

<sup>(</sup>١) اقرأ التفصيل في « دائرة معارف الأديان والأخلاق » .

بالسمك والطيور ، وبعضهم ينضرب عن البيض والفواكه ، وبعضهم يجتزى الحبر اليابس ، وبعضهم يكنف عن كل ذلك ، وقد شرعت أيام أخرى المصوم في القرون المتأخرة تذكاراً لحوادث وأيام تتصل بحياة المسيح وبتاريخ المسيحية يطول عد ها (١) منها ما كان يستفرق ثلاث ساعات ، وأربعا ، يُسكفيها الصائم عن الأكل والشرب ، وقد حُد دت أيام مختلفة في القرون الوسطى المصوم في العالم المسيحي ، تطورت مع تقد م الزمن ، وهي تختلف باختلاف الأقاليم والبلاد ، التي تحكم عليها الكنيسة المسيحية .

وبعد الإصلاح حَدَّدت الكنيسة الإنجليزيَّة أيام الصوم ، ولم تـُقنِّن قوانين وحدوداً للصائمين ، تاركة ذلك لضمير الفرد ، وشعوره بالمسئولية ، ولكنقوانين البرلمان الإنكليزي في عهد « ايدورد السادس » و « جيمس الأول » و « مرسوم اليزيبت » فرض الإمساك عن اللحوم في أيام الصوم ، وبرّر ذلك بقوله : « إن صيد السمك ، والتجارة البحريَّة ، يجب أن تـُشجَع وتـَربح » (٢) .

لذلك لمَّا شرع الله الصوم في الإسلام ، وفرضه على المسلمين ، قال : « يا ايها الذين آمنوا كتب عليكم الصيام كما كتب على الذين من قبلكم لعلكم تتقون » ""

جناية التخيير وعدم التحديد ، والحرية الزاندة في الصوم ، على مقاصده ، وفوانده :

وقد تجردت بعض الأديان والشرائع القديمة عن تعيين أيام الصوم وتحديدها

<sup>(</sup>١) اقرأ التفصيل في « دائرة معارف الأديان والأخلاق » .

<sup>(</sup> v ) مقتبس من مقال « الصوم عنسه المسيحيين ( Fasting , Christian ) في « دائرة ممارف الأديان والأخلاق » ( Encyclopedia of Religions and Ethics ) .

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة : ١٨٣ .

بالبداية والنهاية ، وضبطها بالأحكام ، فسكان الأمر بالخيسار ، وكان الناس في كثير من الأديان نحيرين في اختيار الأيام التي يصومونها ، وفي تحديدها ، وكانوا مخيرين بسين إمساك شامل عن المأكول والمشروب ، وبين تقليل من الطعمام والشراب ، وكانوا مأمورين بترك بعض المطعومات ، واختيار بعضها ، كا جرى العمل به في بعض الديانات الهندية ، فيمسك بعضهم عن أكل اللحوم ، وبعضهم عميًا مُطبخ على النار ، ويجتزىء بعضهم بألوان من الطعام ، أو بالمساء الممزوج بالملح (۱) .

وقد جنى ذلك على الصوم قديما ، فضيَّعه وأضعف قوت ، فكان للانسان أن يصوم متى شاء ، وما شاء ، وأن يجتزىء بطعام واحد أو بشراب ؛ وأن يقتصر على المقدد القليل ، والأمر موكول الى الصائم ، فتطرق الوهن ، وتسرَّبت الحيانة الى النفوس ، وتخطئى الناس الحدود ، وصعبُت المحاسبة ، فرب مفطر إذا تحوسب تعلل بأن قد صام فيا مضى ، ومن يدري ذلك ؟ ورب متجاوز في الأكل اذا تُوجّه اليه النقد اعتذر بأن المقدار القليل الذي أمر به في الصوم ، وهكذا ضاع الصوم في الأمم القديمة ، وفقد تأثيره وفوائده الرُّوحية والخلقية .

والى هذه الحكمة الدقيقة في التحديد والتميين، أشار شيخ الاسلام، احمد ابن عبد الرحيم الدهلوي في كتابه « حجة الله البالغة ، فقال :

« واذا وقع التصدِّي لتشريع عـام ، وإصلاح جماهـير الناس ، وطوائف العرب والعجم ، وجب أن يخيّر في ذلك الشهر، ليختار كل واحد شهراً ليسهل عليه صومه ، لأن في ذلك فتحاً لباب الإعتذار والتـّسلـيُّل ، وسداً لباب الأمر

<sup>(</sup>١) رهكذا كان يصوم زعيم الهند الكبير « غاندي » ويقلده بعض المضربين والمحتجين من زعماء الأحزاب ، ويسمى عندهم « برت » .

**بالمعروف والنهي عن المنكر ، وإخمالًا لما هو من أعظم طاعات الاسلام (١) ».** 

ثم يقول وهو يذكر الحاجة الى تعيين المقدار :

«ثم وجب تعيين مقداره لئلا يفرط أحد، فيستعمل منه ما لا ينفعه وينجع فيه ، ويفرط مفرط ، فيستعمل منه ما يوهن أركان ويذهب نشاطه ، وينفته نفسه ، ويزيره القبور ، وإنما الصوم ترياق يستعمل لدفع السعوم النفسانية مع ما فيه نكاية عطية اللطيفة الإنسانية ومنصّتها ، فلابد من أن يتقدر بقدر الضرورة (٢) » .

### تقليل الغذاء وتجديده ، أم إمساك مطلق ؟ :

ويقارن بين منهجين المصوم المعروفين عند الطوائف والأمم ، الأول الإمساك عن الأكل والشعرب ، وما ينافي الصوم بتاتاً في مدة محدودة معلومة ، والثاني : تقليل الغذاء ، أو الإجتزاء بشيء واحد ، وترك بعض المرغوبات والمألوفات ، فيفضل الأول على الثاني ، في ضوء التجارب والتحليل العلمي ، والعلم النفسي. يقول :

وثم إن تقليل الأكل أو الشرب ، له طريقان ، أحدهما : أن لا يتناول منها الا قدراً يسيراً ، والثاني : أن تكون المدة المتخللة بين الأكلات ، زائدة على قدر المعتاد ، والمعتبر في الشرائع ، هو الثاني ، لأنه يخفسف وينفسه ، ويذيق بالفعل مذاق الجوع والعطش ، ويلحق البهيميسة حيرة ودهشة ، ويأتي عليها إتيانا محسوساً ، والأول ، انما يضعف ضعفاً عمر به ، ولا يجد بالا حتى يديفه .

وأيضاً ، فإن الأول لا يأتي تحت التشريع العام الا بجهد ، فإن الناس على

<sup>(</sup>١) حجة الله البالغة \_ ج ٢ ص ٣٧ .

<sup>(</sup>٧) حجة أله البالغة \_ ج ٢ ص ٣٦ .

منازل مختلفة جداً ، يأكل الواحد منهم رطلاً والآخر رطلين ، والذي يحصل به وفاء الأول هو إجحاف الثاني (١) » .

ويذكر أنه لا بد من الإعتدال في هذا التوقيت والتحديد ، فيقول :

« ثم يجب أن تكون تلك المدة المتخللة غير مجحفة ولا مستأصلة، كثلاثة أيام بلياليها ، لأن ذلك خلاف موضوع الشرع ، ولا يعمل به جمهور المكلفين (٢) ».

## صيام محوعة متتابعة ، أم متشتتة موزعة ؟ :

وكانت الأيام التي تصام في كثير من الديانات القديمة ، وعند طوائف من الامم ، أياماً موزعة مبعثرة في طول السنة ، تتخلل بينها فترات طويلة تفقدها التأثير في الأخلاق والميول والعادات ، ولا تجعل النفس تنصبغ بها ، فكان من المصلحة والحكمة ، أن تتوالى هذه الأيام وأن تتكرر ، يقول شيخ الاسلام الدهلوي رحمه الله :

« يجب أن يكون الإمساك فيها متكر رّاً ليحصل التمرّن والانقياد ،وإلا فجوع واحد ، أيّ فائدة يفيد ، وإن قوي واشتد " (٢) ».

وقد جاء التشريع الاسلامي للصوم مستوفياً لجميع هذه الشروط والصفات، محققاً لجميع هذه الأغراض والنتائج الروحية والخلقيَّة ، والنفسية والاجتماعيّة وكان ذلك صيام رمضان الذي فرضه الله على المسلمين.

وتقدم صوم رمضان ، صوم يوم عاشور إء الذي كان اليهود يصومونه وكان

<sup>(</sup>١) حجة الله البالغة \_ ج ٢ ص ٣٧ .

<sup>(</sup>٢) ايضاً : ص ٣١ .

<sup>(</sup>٣) ايضاً : ص ٣٧ .

كثير من العرب في الحجاز يصومونه كذلك والموضوع محتاج الى شيء من الشرخ والتفصيل .

### صوم عاشوراء :

روى البخاري بسنده عن ابن عباس رضي الله عنه . قال : « قدم النبي عَلَيْهُ المدينة فرأى اليهود تصوم يوم عاشوراء ، فقال : ما هـذا ؟ قالوا : هـذا يوم صالح ! هذا يوم نجى الله بني اسرائيل من عدوهم ، فصامه موسى ، قـال : فأنا أحق بموسى منكم ، فصامه ، وأمر بصيامه (١) » وفي رواية مسلم : « هذا يوم عظيم ، أنجى الله فيه موسى وقومه ، وغرق فرعون وقومه ، فصامه موسى » وزاد البخاري في الهجرة في رواية أبي بشر : « ونحن نصومه تعظيماً له » وروى مسلم عن ابن عباس رضي الله عنه ، قال : « قدم رسول الله عليه المدينة فوجد اليهود يصومون يوم عاشوراء ، فسنتلوا عن ذلك ، فقالوا : هذا اليوم الذي أظهر الله فيه موسى وبني اسرائيل على فرعون ، فنحن نصومه تعظيماً له ، فقال النبي على أنه عليه السلام لما دخل المدينة ، وجد اليهود صاموا عاشوراء ، فسأل أي يوم هذا ؟ قالوا : عاشوراء ، فسأل أي يوم هذا ؟ قالوا : عاشوراء ، خلص فيه موسى عليه السلام من فرعون ، فقال النبي عليه السلام ، فاحد به في السلام » .

وقد استشكل ذلك العالم الرياضي الكبير أبو الريحان البيروني (م ٣٣٠ ه) ، وشك في صحة الأحاديث الواردة في ذلك اعتاداً على الحساب ، ودراسة التقويم اليهودي ، وتطبيقه بالتقويم العربي ، قال في كتابسه : « « الآثار الباقية عن القرون الخالمة » :

<sup>(</sup>١) الجامع الصحيح للبخاري . كتاب الصوم « باب صيام يوم عاشوراء ».

 <sup>(</sup>٧) صحيح مسلم - ج ١ - كتاب الدوم - « باب صوم يوم عاشوراء » .

و وقد قبل إن عاشوراء هو عبراني ١١١ ، معرب يعني عاشور ، وهو العاشر من و تشري ، اليهود الذي صومه صوم الكيبور ، وأنه اعتبر في شهور العرب، فجعل في اليوم العاشر من أول شهورهم ، كا هو في اليوم العاشر من أول شهور اليهود ، وقد فرض صومه في أول سنة الهجرة ، ثم نسخه صوم رمضان الآتي بعده . وروي أن رسول الله عليه للا قدم المدينة ، رأى اليهود يصومون عاشوراء ، فسألهم عنه ، فأخبروه ، أنه اليوم الذي أغرق الله فيه فرعون وآله ونجس موسى ومن معه . فقال عليه السلام : « نحن أحق بموسى منهم » . فصام وأمر أصحابه بصومه . فلما فررض صوم شهر رمضان ، فلم يأمرهم بصوم عاشوراء ولم ينههم .

وهذه رواية غير صحيحة ، لأن الإمتحان يشهد عليها ، وذلك لأن أول المحرم كان سنة الهجرة يوم الجمعة السادس عشر من تموز سنة ثلاث وثلاثين وتسمائة للإسكندر . فإذا حسبنا أول سنة اليهود في تلك السنة كان يوم الأحد الثاني عشر من ايلول ، ويوافقه اليوم التاسع والعشرون من صفر ، ويكون صوم عاشوراء يوم الثلثاء التاسع من شهر ربيع الأول ، وقد كانت هجرة النبي عليه السلام في النصف الأول من ربيع الأول ... فما ذكروه من اتفاقهما حينتذ عال على كل حال » .

#### وقال :

« وأما قولهم : إن الله أغرق فرعون فيه ، فقد نطقت التوراة بخلاف. وقد كان غرقه في اليوم الحادي والعشرين من « نيسن » وهو اليوم السابع من

<sup>(</sup>١) أقول ، قال ابن منظور في لسان العرب « ج ٦ \_ ص ه ٢٤ » : رعاشوراء،وغشوراء، ممدودان ، اليوم العاشر من الحرم ، وقبل التاسع ، قــــال الأزهري : لم يسمع في امثلة الاسماء اسم على فاعولاء ، الا أحرف قليلة » .

أيام الفطير ، وكان أول فصح اليهود بعد قدوم النبي المدينة يوم الثلثاء الثاني والعشرين من «آذار » سنة ثلاث وثلاثين وتسعائة الإسكندر ، ووافقه اليوم السابع عشر من شهر رمضان ، فاذاً لس لما رووه وجه البتة (١) » .

وكلام البيروني – على غزارة علمه بالرياضيات وذكائه النادر – مؤسس على عدة افتراضات .

فنها أنه فهم أن هذه المحاورة التي ذكرها ابن عباس وغيره 'كانت في أول يوم قدم فيه النبي عليه المدينة 'لأن ابن عباس رضي الله عنه قال : « لما قدم النبي عليه المدينة ، أو ( لما دخل المدينة ) لذلك قال : قد كانت هجرة النبي عليه السلام في النصف الأول من ربيع الأول ، وقد نشأ هذا الوهم لعدم بمارسته لصناعة الحديث ، وجهله لأساليب كلام الصحابة رضي الله عنهم ، وتعبيراتهم ، فهذا أسلوب شائع في أحاديثهم . فقد روى أبو داود عن أنس بن مالك ، قال : « قدم النبي عليه المدينة ، ولهم يومان يلعبون فيهما ، فقال : ما هذان اليومان ؟ قالوا : كنا نلعب فيهما في الجاهلية . فقال رسول الله عليهم من ذلك أن قدومه أبدلكم الله بهما خيراً منها ، يوم الأضحى ويوم الفطر «فهل يفهم من ذلك أن قدومه صادف يوم عيد وفرح عندهم ؟ وهل يمكن أن يصادف يومين يلعبون فيهما ؟ وقد ورد نفس هذا التعبير في تأبير النخل وغير ذلك .

وقد نبُّه على ذلك العلامة ابن حجر العسقلاني . قال :

و وقد استشكل ظاهر الخبر لاقتضائه ، أنه على حين قدومه المدينة ، وجد اليهود صياماً يوم عاشوراء ، وإنما قدم المدينة في ربيع الأول ، والجواب عن ذلك ، ان المراد ، أن اول علمه بذلك ، وسؤاله عنه ، كان بعد أن قدم المدينة ، لا أنه قبل أن يقدمها ، علم ذلك ، وغايت أن في الكلام حذفا ،

<sup>(</sup>٠) « الآثار الباقية عن القرون الخالية » ص ٣٣١ .

تقديره قدم الذبي عَلَيْ المدينة ، فأقام إلى يوم عاشوراء ، فوجد اليهود فيه صياماً (١) » .

إذاً فلا إشكال ولا تناقض بين ما ورد في الحديث ، وبين ما تحقيق بالتقويم.

والإفتراض الثاني ، أنه فرض أن صوم عاشوراء المذكور في الحديث ، « هو المعاشر من شهر تشري اليهود ، الذي صومه صوم الكيبُور » يعني صوم يوم الكفارة المشهور عند اليهود . واليوم المحتفل به أكثر من كل يوم وصوم ، وهو المذكور في كتبهم وشريعتهم بنفس الصيغة ( Yom kippur ) ويقال في الإنجليزية ( Day of Atonement ).

وهذا لا يصح ولا يتمشى مع لفظ الحديث ، ونصوص التوراة ، فإنه صوم كفارة عن ذنب كبير ، وجريمة قومية تاريخية (٣) ويوم حزن وحداد ، وإيلام نفس ، فقد جاء في اللاويين ، أو سفر الأحبار ، عن صوم الكفارة ، الواقع في عاشر الشهر السابع تشري :

ويكون لكم فريضة دهرية أنكم في الشهر السابع في عاشر الشهر ، تذللون نفوسكم وكل عمل لا تعملون ، الوطني والغريب النازل في وسطكم ، لأنه في هــذا

<sup>(</sup>١) فتح الباري \_ ج ٤ : ص ٢١٤ \_ ص ٢١٦ .

<sup>(</sup>٢) راجع « دائرة المعارف اليهودية » .

<sup>(</sup>٣) لا يبعد ان يكون صوم كفارة عن عبادة العجل التي تورط فيها اليهود على إثر ذهاب موسى الى ربه الذي قال عنه القرآن : « وواعدنا موسى ثلاثين ليلة ، وأتمناها بمشر فتم ميقات ربه أربعين ليلة » وعوقبوا على هذه العبادة بأن يقتل منهم الأبرياء الجرمين فقد جاء في القرآن : « وإذ قال موسى لقومه يا قوم إنكم ظلمتم انفسكم باتخاذكم العجل فتوبوا الى بارثكم»الخ وقد خلف ذلك صوم فرض على اجيال البهود الى الأبد، ويؤيده ما جاء في كتاب « Judaism in Islam » : « قضى موسى أربعين يوما على الجبل ، ونزل بوم الكفارة .

اليوم يكفتر عنكم لتطهيركم من جميع خطاياكم ، أمام الرب تطهرون'' . وجاء في موضع آخر :

« وكليَّم الرب موسى قائلاً : أما العاشر من هـذا الشهر السابع ، فهو يوم الكفيَّارة محفلاً مقدساً يكون لكم ، تذللون نفوسكم، وتقربون وقوداً للربّ ، عملاً ما لا تعملوا في هـذا اليوم عينه ، لأنه يوم كفارة للتكفير عنكم ، أمام الربّ إلهكم (٢) » .

وجاء في سفر العدد :

« وفي عاشر هذا الشهر السابع ، يكون لكم محفل مقدس، وتذلكون أنفسكم عملًا ما لا تعملوا » (٣).

وبالعكس من ذلك ، فقد جاء في الأحاديث الصحيحة ما يصر ح بأن يوم عاشوراء « الذي شرع صومه للمسلمين » كان يوم فرح وعيد عند اليهود ، فقد روى البخاري عن أبي موسى الأشعري ، قال : كان يوم عاشوراء تعد ه اليهود عيداً . قال الذي عليه عليه عليه و فصوموه انتم » (3) ولمسلم عن قيس بن مسلم بإسناده: قال : كان أهل خيبر يصومون يوم عاشوراء ، يتخذونه عيداً ، ويلبسون نساءهم فيه حليهم وشارتهم : (٥) فقال رسول الله عليهم فصوموه انتم »(١) وقد روى فيه حليهم وشارتهم : (٥)

<sup>(</sup>١) اللاريين ، الاصحاح السادس عشر ( ٢٩ ـ ٣٠ ـ ٣١ ) الكتاب المقدس ، أي كتب العمد القديم والعهد الجديد ، « ترجمة موسلي الجمعية الامريكانية » « طبع نيويورك»

<sup>(</sup>٢) اللاويين ، الاصحاح الثالث والمشرون ( ٢٦ - ٢٧ - ٢٨ ) .

<sup>(</sup>٣) سفر العدد ، الاصحاح التاسع والعشرون (٧) .

<sup>(</sup>٤) كتاب الصوم « باب صيام يوم عاشوراء » ج ٤ .

<sup>( • )</sup> قال العسقلاني : أي هيأتهم الحسنة .

<sup>(</sup>٦) كتاب الصوم .

كريب بن سعد عن غر بن الخطاب ، قال : « إن الله تبارك وتعالى لا يسألكم يوم القيامة ، إلا صيام رمضان ، وصيام يوم الزينة » يعني يوم عاشوراء » (١) إذا فلا يصح أن يقال : أنه كان يوم الكفارة ، فقد كان هذا اليوم يوم حزن وعقوبة ، وذل ومهانة ، وعاشوراء المذكور في الحديث يوم ترويح للنفس ، وفرح وسرور ، وزينة وتجه ثل .

وقد وقع في هذا الخطأ والوهم رجال في الشرق والغرب غيرالبيروني، واتتجه إلى ذلك بعض علماء الحديث في هذا العصر ، وقد جاء في كتاب « اليهودية في الإسلام » « Judaism in Islam » في ذكر يوم الكفارة :

﴿ وقد قرَّرِه مَمْد في بداية الأمر كيوم صوم للمسلمين ﴾ (٢) .

ولا بد أن نجمل ما قاله اليهود عن عاشوراء ، وأنه يوم صالح ، يوم نجتى الله بني اسرائيل من عدوه ، ميزانا في هذا البحث ، فلا بد أن ينطبق هذا الوصف على اليوم الذي نبحث فيه ، وقد جاءت تسمية هذا اليوم الذي نبحى الله فيه بني اسرائيل من فرعون وآل فرعون « بأبيب » صراحة في عدة مواضع من التوراة وهو الذي جرت تسميته « بنسيان » فيا بعد ، جاء في دائرة المعارف البستاني في مادة « أبيب » للهاد ،

« كلمة عبرانية معناها أخضر ، وهي اسم الشهر الأول من السنة العبرانية ، ووضع اسمه موسى عليه السلام ، وهو يكاد يكون موافقاً لشهر « نيسان » ( افريل )، وبعد أن سبي الإسرائيليون إلى بابل ، غيروا اسم هذا الشهر ، وسموه نيسان ، أي شهر الزهور ، وفي منتصفه كان عيد الفطير عنده ،

<sup>(</sup>١) اخرجه ابن مردویه ، راجع کنز العمال ج ٤ ـ ص ٣٤ .

<sup>(2)</sup> Judaism in Islam by Abraham I. Katish New York (1954).

( خروج : ۱۲ : ۱۸ ) (۱۱ .

وقد أقرَّ بذلك البيروني نفسه : فقال فيما نقلنا عنه :

\* وأما قولهم إن الله أغرق فرعون فيه ؛ فقد نطقت التوراة بخلافه ، وقد كان غرقه في اليوم الحادي والعشرين من نيسن ( نيسان ) وهو اليوم السابع من أيام الفطير » وقد جاء في التوراة ( خروج – ١٢ – ١٨ ) : في الشهر الأول في اليوم الرابع عشر من الشهر مساءً تأكلون فطيراً إلى اليوم الحادي والعشرين من الشهر مساءً ) .

وبعد استعراض هذه النصوص ، ودراسة شريعة اليهود وتاريخهم وعاداتهم ، يُرجّح الباحث أن أشبه يوم بيوم عاشوراء ، الذي جاء ذكره في حديث ابن عباس وغيره ، والذي شرع صومه في الإسلام ، وكان عزيمة قبل رمضان ، هو يوم يقع في منتصف شهر (أبيب) القديم ، أو شهر نيسان – كا اعتاد اليهود أن يسمّوه به بعد جلائهم إلى بابل – وهو عيد من اعيادهم التي يحتفلون بها ، ويظهرون فيها الفرح والسرور(٢٠)، وهو يوم وقع فيه خروج بني اسرائيل من مصر وغرق فرعون ، وقد جاء في (الإصحاح الرابع والئلاثون):

( تحفظ عيد الفطير ، سبعة أيام تأكل فطيراً أمرتك في وقت شهر أبيب ، لأنك في شهر أبيب خرجت من مصر ) وجاء في الإصحاح ايضاً ( لأنه بيد قوية

<sup>(</sup>١) يقول البستاني: أما أشهر الإسرائيليين الجاريــة ، فالشهر الأول من السنة هو شهر تشري ، وهذا يجعل شهر أبيب عندهم الشهر السابع من السنة .

 <sup>(</sup>٢) وقد يستشكل بعض الناس اجتاع الصوم والعيد في يوم واحد ، وهذا ناشىء من قياس الصوم عند اليبود والنصارى على الصوم الاسلامي، وقد جاء في دائرة المعارف اليهودية عن غرة الشهر السابع « إنه يوم صوم وعيد » .

أخرجك الرّب من مصر ، فتحفظ هذه الفريضة في وقتهامن سنة إلى سنة ) (١) ومن المرجّع أنه صادف اليوم العاشر من المحرم الشهر العربي الأول في السنة الثانية من الهجرة ، ثم نسخه صوم رمضان في نفس هذا العام .

وتطبيق الحساب القمري ، والتقويم العربي بالحساب الشمسي ، والتقدويم اليهودي تطبيق تخميني تقديري ، بسبب النسيء الذي جرى عليه العرب قبل الإسلام ، وبعد الاسلام حتى ابطله الله بقوله : ( إنما النسيء زيادة في المحفر يضل به الذين كفروا ) الآية ، وأعلن النبي صلى الله عليه وآله وسلم في حجبة الوداع : ( إن الزمان قد استدار كهيئته يوم خلق الله السماوات والأرض ) وكان ذلك بوحي من الله تعالى وإلهام . فقد كان التقويم العربي اضطرباضطراباً لا يهتدى فيه الى الصواب ، ولا يرجع الى الاصل القديم بمجرد الحساب ، فلا يصح ان يشك في صحة الأحاديث الصحيحة المستفيضة اعتاداً على حساب يخميني مع اضطراب التقاويم ، وتعددها واختلافها في الجاهلية وفي الإسلام .

ويمكن أن يكون يهود المدينة منفردين بصوم عاشوراء ، قد التزموا صومه وتمسكوا به ، وجاروا فيه العرب الذين كانوا يصومونه إجلالاً لهذا اليوم الذي حدثت فيه الوقائع المظيمة ، وقد صع عن عائشة ، أنها قالت : (كانت قريش تصوم عاشوراء في الجاهلية ، وكان رسول الله يهيلي يصومه (الحديث (٢٠)) وقد كانت اليهود في أنحساء الأرض ، وفي مختلف الأقاليم والعصور ، عادات في الصيام وأيام مخصوصة يصومها بعض اليهود ، ولا يصومها الآخرون ، وقد تقدم ما جاء في دائرة الممارف اليهودية في الحديث عن الصيام اليهودية :

<sup>(</sup>١) الإصحاح - ١٣.

<sup>(</sup>۲) صحيح مسلم : كتاب الصيام « باب صوم عاشوراء » .

يسحمها اليهود مند زمن بعيد » . ويقول كذلك : « وصيام تصومها بعض الطبقات دون بعض في ذكرى وقائع ومحن في تاريخ اليهود » ، فلا يستبعد أن صوم عاشوراء ، والتزامه في اليوم العاشر من الحرم ، الشهر العربي الأول ، كان من خواص اليهود العرب ، لذلك نرى المصادر اليهودية ساكتة عنه ، وحملها كثر الباحثين فيهم على صوم يوم الكفارة المشهور العام في الديانة اليهودية ، الذي يصومه جميع طبقات اليهود في جميع المناطق التي يسكنونها، وسارع إلى القدح في الأحاديث ، والشك في صحتها ، من حمله على صوم يوم الكفارة ، وما هو إلا "تسرع في الحمكم ، نشأ من عدم إحاطة بعادات اليهود ، ومذاهبهم في مختلف الأقاليم والعصور ، وقلة المصادر والمعلومات عن يهود الحجاز ، واليهود العرب ، الذين عاشوا في جزيرة العرب ، قروناً وأحقاباً ، كأمة ذات شأن وكيان ، وأخلاق وعادات وعقائد ، تأثرت بالبيئة والمحيط، شأن جميع الأمم والشعوب البشرية ، والحضارات والثقافات ، واللغات ، واللهجات ، وبالله التوفيق (۱) .

# فرض الصوم ، وما نزل فيه من آيات :

فللحكم السامية ، والمقاصد الأخروية والدنيوية ، التي قد مناهسا ، والتي لا يحيط بها علم العلماء ، وذكاء الأذكياء ، ولإعالة الروح التي تجني عليها التخمة والحياة المترفة الرتيبة ، فتصبح هزيلة عليلة ، ولتمكين المسلم من أداء رسالته الخاصة ، – الخلافة – التي لا يقوى عليهسا إلا بالتوسط والإعتدال ، والصبر والإحتال ، فرض الله صوم رمضان .

وَلَمْ يَفْرَضُهُ إِلاَّ بِعَدُ أَنْ هَاجِرُ الرَّسُولُ صَلَّى اللهُ عَلَيْهُ وَآلَهُ وَسَلَّمُ ۗ وَالْمُسْلُمُونَ

إلى المدينة ، وانقضت أيام العسرة والمحنة ، وتهيئات لهم أسباب العيش ، حتى لا يقول قائل إن الصوم كان اضطراريا ، ومن وحي البيئة والحالة الإقتصادية ، التي كان يعيش فيهما المسلمون في مكة ، وأنه من شأن الفقراء والمساكين ، أو المضطهدين المعذبين ، وأن الأغنياء والموسرين ، وأصحاب الأملاك والبساتين(١) في غنى "عن الصوم .

ولم يفرضه إلا بمد أن رسخت العقيدة في قاوب المسلمين ، وفعلَت فعلها ، وألفوا الصلاة وهاموا بها ، وتلقدوا الأواس والأحكام الشرعيّة بقبول واستعداد كأنهم كانوا منها على ميعاد، وقد أحسن العلاّمة ابن القيّم الإشارة الى ذلك فقال:

ولما كان فطم النفوس عن مألوفاتها وشهواتها من أشق الأمور وأصعبها ، تأخر فرضه إلى وسط الإسلام بعد الهجرة ، لما توطنت النفوس على التوحيد والصلاة ، وألفت اوامر القرآن ، فنقلت إليه بالتدريج .

وكان فرضه في السنة الثانية من الهجرة ، فتوفي رسول الله عليه وقد صام تسع رمضانات (٢).

وأنزل الله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الذِّينَ آمَنُوا كُتَبِ عَلَيْكُمُ الْصَيَامُ كَا كُتَبِ عَلَى الذَّينَ من قبلكم لعلكم تتقون ، أياماً معدودات، فمن كان منكم مريضاً أو على سفر فعد" م من أيام أخر، وعلى الذين يطيقونه (٣) فدية "طعام مسكين، فمن تطوّع خيراً فهو خير

 <sup>(</sup>١) كان الأنصار في المدينة أصحاب أملاك وبساتين ، ونوي يسار ، وسعة في الأموال ،
 وكذلك المهاجرون ، اشتفارا بالتجارة ، فحسن حالهم وانسعت لكثير منهم الدنيا .

<sup>(</sup>٢) زاد المعاد \_ ص ١٥٢ .

<sup>(\*)</sup> يَعْرَفُ المُستَقْرَى، للغة العرب ومناهج كلامهم أن لهم تعبيرات مختلفة عن معنى القدرة على الشيء ، والاتيان بغمله ، تتصاعب وترتقي باعتبار التمسر ، أولها الاستطاعة ، وآخرها الإطاقة، فلا تلجى، إلى هذا الآخير، إلا إذا كان الفعل شاقاً مجهداً يستنفذ -

القوة ، ويستفرغ الجمد ، فلا يقول احد إني أطيق أن أرفع اللقمة الى فمي ، أو هذا الثغيل ، أو أن أسرد في الصيام ، أو أن أصلى الليلة كلها مثلًا ، وقد نوه بذلك مدونوا اللغة العربية صيارفة كلام العرب ، قال العلامة ابن منظور ، في لسان العرب : « الطوق الطاقة ، اي أقصى غايته ، وهو اسم لمقدار ما يمكن أن يفعله بشقة منه » وقال الزبيدي في تاج العروس شرح القاموس : « الطوق : الوسع والطاقة . وأنشد الليث : « كل امرى، مجاهد بطوقه \_ والثور مجمي أنفه بروقه ، يقول كل امرى، مكلف ما أطاق » وقال العلامة راغب الأصفهاني في مفردات غريب القرآن : « الطاقة اسم لمقدار ما يكن للانسان ان يفعله بمشقة ، وذلك تشبيــه بالطوق المحيط بشيء » فقرله « ولا تحملنا ما لا طاقة لنا به » الى ما يصعب علينا مزاولته ، وليس معناه « لا تحملنا » ما لا قدرة لنا به ، وذلك لأنه تعالى، قد يحمل الإنسان ما يصعب عليه ، كا قال: « ويضع عنهم اصرهم » « ووضعنا عنك وزرك » اي خففنـا عنك العبادات الصعبـة ، التي في تركها الوزر ، وعلى هذا الوجه « قالوا لا طاقة لنا اليوم بجالوت وجنوده » وقد يعتبر بنفي الطاقة عن نفي القدرة » فـكان ممنى الآية « الذن يطيقونـ » مع شدة وتعب ، ومشقة عظمة ، وهما الشيخ الكبير ، والمرأة الكبيرة ، لا يطيقان الصيام الا مع جهد وارهاق ، وتعريض النفس للملاك ، والمرض الشديد .

وعلى ذلك فهمه ابن عباس رضي الله عنه ، كا روى عنه البخاري وأبو داود وغيرهما، وقال: ان الآية نزلت في الشيخ الكبير الهرم « والمجوز الكبيرة الهرمـــة ، وأخرج البخاري وغيره عن ابن عباس رضي الله عنه ، أنه قرأ : « وعلى الذين يطيقونه » قال : يكلفونه ، وهو الشيخ الكبير والمجوز الكبيرة، يطعمون كل يوم مسكينا، ولا يقضون وله طرق كثيرة عنه ، وأخرج الدار قطني عن عطاء عن ابن عباس رضي الله عنها ، وعلى الذين لا يطيقونه فدية طعام مسكين واحد، فمن تطوع خيراً ، قال : زاد مسكيناً كنو ، فهو خير، قال : وايست بمنسوخة ، الا انه رخص الشيخ الكبير الذي لا يستطيع الصيام ، وأمر ان يطعم الذي يعلم انه لا يطيقه ، ( وإسناده صحيح ثابت ) وروي الطحاري عن ابن عباس رضي الله عنه «رعلى الذين يطيقونه» قال: الذين يتجشمونه -

هدى ً للناس وبيَّنات من الهدى والفرقان ، فمن شهد منكم الشهر فليصمه ، ومن

ولا يطيقونه ، يمني الا بالجهد : الحبلى ، والكبير ، والمريض ، وصاحب المطاس ، وقد نقل ذلك عن علي وأبي هريرة من كبار الصحابة رضي الله عنهم ، وعن مجاهد من كبار التابعين « وقد روي عن أنس ، أنه كان يفعل ذلك بعد ما اسن وكبر ، ( أخرج أثره البخاري ) وروى خالد الحذاء عن عكرمة، انه كان يقرأ « وعلى الذين يطيقونه» قال إنها ليست بمنسوخة ، وروى الحجاج عن ابي اسحاق عن الحارث عن علي « وعلى الذين يطيقونه » قال : الشيخ ، والشيخية ، وعن سعيد بن جبير ، أن ابن عباس رضي الله عنه ، كانت له جارية ترضع ، فجهدت ، فقال لهيا : افطري ، فإنك بمنزلة الذين يطيقونه .

فكان الذين توجه اليهم الخطاب في قوله : « كتب عليكم الصيام » على أقسام ثلاثة ، الأول : الحقيم الصحيح ، فيتحتم عليه الصوم ، الثاني : المريض والمسافر ، فيباح لهما الافطار ، مع وجوب القضاء ، الثالث : من يشق عليه الصوم بسبب لا يرجى زواله ، كالهوم ، والمرض المزمن ، فيفطران ويطعمهان لكل يوم مسكينا ، وكذلك الحامل والمرضع ، فتفطران وتفضيان ، وهكذا تبقى الآية محكمة لا نسخ فيها ، ولا تقدير لكلمة زائدة أو حذف ، او تسكلف شديد ، وقد ذهب الى ذلك بعض كبار الصحابة من الراسخين في العلم ، يخرج بذلك هذا التول عن الشذوذ والنكارة ، وتفسير القرآن من الراسخين في العلم ، يخرج بذلك هذا التول عن الشذوذ والنكارة ، والحق أن كلا من الراء ، وقد انصف العلامة الآلوسي ، اذ قبال في روح المعاني ، والحق أن كلا من التواءات يمكن حملها على ما لا يحتمل النسخ وعلى ما لا يحتمله ، ولكل ذهب بعض...

أما قول بعض كبار الصحاب<sup>7</sup> رضي الله عنهم بنسخ هذه الآية ، وقد ذهب الى ذلك اكثر المتقدمين ، وكان هو المذهب المشهور في كتب التفسير والحديث . فقد نشأ ذلك عن قياس تعبيرات الصحابة ومناهج كلامهم على المصطلحات الاصولية الحررة في الأزمان المنأخرة ، وحملها عليها حملا كلياً ، فقد كان الصحابة والمتقدمين يترسعون في اطلاق هذه السكليات ، وقد يريدون بها معنى من معانيها اللغوية ، وينطقون بها بأدنى مناسبة أر وجه من الوجوه ، ويحسن ان فنقل هنا كلام شيخ الإسلام الدهاوي في هذا الموضوع، قال رحمه الله : « ومن المواضع الصعبة في فسن التفسير التي صاحتها واسعة جداً ، هـ

كان مريضاً ، أو على سفر ، فعد"ة "من أيام أخر، يريد الله بكم اليسر ، ولا يريد بكم العسر، ولتكبيّروا الشعلى ما هداكم، ولعلكم تشكرون، (١)

ليست هـنه الآيات التي تضمّنت وجوب الصوم ، تشريعاً جافاً مجرداً ، كالقوانين والمراسم العادية ، التي لا تعتمد إلا على الرابطة السياسية أو الإجتاعية ، التي تقوم بين الفرد والحكومة ، إن هذه الآيات تخاطب الإيمان والعقيدة ، والعقل والضمير ، والقلب والعاطفة في وقت واحد ، وتثير كل ذلك وتغذ يه ، وهكذا تهينيء الجو قبول هذا التشريع وإساغته بل للترحيب به ، واستقباله بنشاط وحماس ، إنها آية في الإعجاز ، وفي فقه الدعوة ، وعلم النفس، والتشريع الحكم ، وتنزيل من حكم حميد (٢) » .

حس والاختلاف فيها كثير ، معرفة الناسخ والمنسوخ ، وأقوى الوجوه الصعبة اختلاف اصطلاح المتقدمين والمتأخرين.

وما علم في هذا الباب من استقراء كلام الصحابة والتابعين ، انهم كانوا يستعملون النمخ بإزاء المعنى اللغوي الذي هو إزالة شيء بشيء ، لا بإزاء مصطلح الأصوليين ، فعمنى النسخ عندهم إزالة بعض الأرصاف من الآية بآية أخرى ، إما بانتهاء مدة العمل ، أو بصرف الكلام عن المعنى المنبادر إلى غير المتبادر ، أو بيان كون قيد من القيود اتفاقيا ، أو تخصيص عام ، أو بيان الفارق بين المنصوص ، وما قيس عليه ظاهرا ، أو إزالة عادة الجاهلية أو الشريعة السابقة » فاتسع باب النسخ عنده ، وكثر جولان المقل هنالك واتسعت دائرة الإختلاف » (الفوز الكبير في أصدول التفسير ص ١٨) .

وقد آثر هذا القول ، واختاره بعض كبار العلماء في عصرنا ، والمتضلمين من علوم الدين ، كالعلامة المحتق الشيخ شمس الحق الدين ، كالعلامة الحقق الشيخ شمس الحق الديانوي ، والأستاذ العلامة السيد سليان الندوي رحمه الله ، عدا العلامة الفتي محمد عبده الذي اشتهر عنه هذا القول ، بعدما سجله تلميذه النجيب العلامة السيد رشيد رضا في « تفسير المنار » .

<sup>(</sup>١) سورة البقرة : ١٨٣ – ١٨٥ .

<sup>(</sup>٢) سورة حم السجدة : ٢ ٤ .

خاطب الله المكلسّفين بهذا التشريع بقوله: «يا أيها الذين آمنوا» وهكذا هيئًا الخاطبين لقبول كل ما يكلسّفون به وينطلب منهم مهاكان شاقاً وعسيراً ، لأن صفة الإيمان تقتضي ذلك ، وتوجبه ، فمن آمن بالله ، كإله وربّ وسيّد ومنطاع ، وصاحب الأمر والنهي ، وخضع له بقلبه وقالبه ، واستسلم له وأحبّه من أعماق نفسه ، كان جديراً بإجابة كل ما يصدر عنه من أمر ، وكل ما يرّجه إليه من طلب : « إنما كان قول المؤمنين ، إذا أمر ، وكل ما يرّجه إليه من طلب : « إنما كان قول المؤمنين ، إذا دعوا إلى الله ورسوله ليحكم بينهم أن يقولوا سمعنا وأطعنا (١١) » «ماكان لمؤمن ولا مؤمنة إذا قضى الله ورسوله أمراً أن يكون لهم الخيرة من أمرهم (١٢) » «يا أيها الذين آمنوا استجيبوا لله وللرسول إذا دعاكم لما يحييكم (٣) » ، والشريعة «يا أيها الذين آمنوا استجيبوا لله وللرسول إذا دعاكم لما يحييكم (٣) » ، والشريعة كلها – بما فيها من فرائض وعبادات وأحكام – حياة للنفوس .

ثم ذكر الله أنه كتب عليهم الصيام ، ولكنه لم يكتبه عليهم لأول مرة في تاريخ الأديان : وليس هو بدعا في التشريع ، فقد كتبه على من سبقهم من أهل الكتاب ، وأهل الشرائع والأديان ، وهكذا يخفف الله وطأة هذا التشريع على النفوس ، ويهو "ن خطبه عليها ، فالإنسان ، إذا عرف أنه لم يكلد في بشيء جديد ، وإنما هو شيء سبق وتقد م ، وقامت به الطوائف والأمم ، هان عليه الأمر ، وتشجع عليه .

ثم ذكر أنه ليس امتحاناً فقط ، ولا مشقة ليس من ورائها قصد ، بل هو رياضة وتربية ، وإصلاح وتزكية ، ومدرسة خلقية ، يتخرج فيها الإنسان فاضلا كاملا ، زمامه بيده ، يملك نفسه وشهواته ، ولا تملكه ، لقد استطاع الإضراب عن المباحات والطيّبات ، فهو أقوى على ترك الممنوعات والمحرمات، ومن يترك

<sup>(</sup>١) سورة النور : ١٠ .

<sup>(</sup>٢) سورة الأحزاب : ٣٦ .

<sup>(</sup>٣) سورة الأنفال : ٢٤ .

الماء الزلال الحلال ، والطعام الزكي الهنيء لأمر ربـــه ، كيف يقرب السُّحت الحرام ، والرجس النجس من المطاعم والمشارب والمعايش ؟ لذلك قــــال : « لعلـــكم تتقون » .

ثم قال لا تهولنكم عدة الشهر ، ولا تثقلن عليكم ، فإنما هي « أياماً معدودات » تصام تباعاً ، وتنقضي سراعاً ، وما نسبة هذا الشهر – الذي لا يصام إلا نهاره – إلى العام الكامل ، الذي ينقضي في لذة مباحدة ، ومتعة وراحة ؟

ثم إنه يستثني من هذا التكليف المريض والمسافر ، ومن يعجز عن الصوم ، أو يخاف علمه منه .

ثم ذكر فضل الشهر الذي شرع صومه ، إنه شهر ، نزل فيه القرآن ، الذي كان بعثاً جديداً للجيل الإنساني ، ومبدأ حياة جديدة للنوع البشري ، فخليق بالمسلم أن يستمد من هذا الشهر المبارك ، بصيامه وقيامه ، حياة جديدة وإيماناً جديداً ، وقوة جديدة .

هـذا هو الصوم الإسلامي ؛ أو الشحن الروحاني ؛ الزاخر بالحياة والمنافع والبركات ؛ بعيد عن الإرهاق والإجهاد والمشقات ؛ التي لا تطيقها النفوس ؛ « يريد الله بكم اليسر ، ولا يريد بكم العسر ، ولتكملوا العدة ، ولتحبّروا الله على ما هداكم ، ولعلتكم تشكرون (١) » .

خصائص التشريع الاسلامي في

الصوم وفضله واحكامـــه :

وهكذا جاء التشريع الإسلامي للصوم أكمل تشريع وأوفاه بالمقصود ،

<sup>(</sup>١) سورة البقرة : ١٨٥ .

وأضمنه بالفائدة ، وقد تجلّت فيه حكمة العزيز العليم الحكيم الخبير ،الذيخلق الإنسان « ألا يعلم من خلق ، وهو اللطيف الخبير ، (١) .

فخص شهراً كاملاً – وهو شهر رمضان الذي أنزل فيه القرآن – بصيام أيام متتابعات متواليات ويصام نهارها ويفطر ليلها وهو المرف عند العرب في الصوم وهو الميزان في التشريع العالمي الإسلامي وهو الميزان في التشريع العالمي الإسلامي وهو الميزان في التسريع العالمي الإسلامي وهو الميزان في التسريع العالمي الميزان في التسريع العالمين الميزان في التسريع العالمي الميزان في التسريع الميزان في الميزان في التسريع الميزان في الميزان في التسريع الميزان في الميزان

« ويضبط اليوم بطلوع الفجر إلى غروب الشمس ، لأنه هو حساب العرب ومقدار يومهم ، والمشهور عندهم في صوم عاشوراء ، والشهر برؤية الهـــلال إلى رؤية الهلال ، لأنه هو شهر العرب ، وليس حسابهم على الشهور الشمسيَّة » (٢٠).

### لماذا 'خص رمضان بالصوم ?

وجعل الله الصوم في رمضان ، فجعل أحدهما مقرونا بالآخر ، مرتبطاً به ، فذلك قران السعدين ، والتقاء السعادتين في حكمة التشريع ، وذلك لأن رمضان قد أنزل فيه القرآن ، فكان مطلع الصبح الصادق في ليل الإنسانية الفاسق ، فحسن أن يُقرن هذا الشهر بالصوم ، كما يقترن طلوع الصبح الصادق بالصوم كل يوم ، وكان أحق شهور الله – بما خصًّه الله من يُمن وسعادة وبركة ورحمة ، وبما بينه وبين القلوب الإنسانية السليمة من صلة خفيّة روحيّة – بأن يصام نهازه ، ويقام ليله (٣).

<sup>(</sup>١) سورة الملك : ١٤ .

<sup>(</sup>٢) حجة الله البالغة ... ج ٢ ... ص ٣٧ .

<sup>(</sup>٣) يقول شبخ الإسلام احمــــد بن عبد الرحيم الدهاري ﴿ إذا وجب تعيين ذلك الشهر ، فلا أحق من شهر نزل فيه القرآن ، وارتسخت فيه الملة المصطفوية ، وهو مظنة ليلة القدر » ( حجة الله البالغة ــ ج ٢ ــ ص ٣٧ ) .

وبين الصوم والقرآن صلة متينة عيقة ، ولذلك كان رسول الله عليه يُكثر من القرآن في رمضان ، يقول ابن عباس رضي الله عنه : « كان رسول الله عليه أجود الناس ، وكان اجود ما يكون في رمضان حين يلقاه جبريل، وكان يلقاه جبريل في كل ليسلة من رمضان فيدارسه القرآن ، فرسول الله عليه حين يلقاه جبريل ، أجود بالخير من الريح المرسلة (١) » .

يقول العارف بالله ، العالم الرّباني الشيخ أحمد بن عبد الأحد السرهندي في بعض رسائله :

« إن لهذا الشهر مناسبة تامّة بالقرآن ، وبهدنه المناسبة ، كان نزوله فيه ، وكان هذا الشهر جامعاً لجميع الخيرات والبركات ، وكل خير وبركة تصل إلى الناس في طول العام ، قطرة من هذا البحر ، وإن جمعية هذا الشهر سبب لجمعية العام كله ، وتشتّت البال فيه سبب للتشتت في بقية الأيام ، وفي طول العام ، فطوبى لمن مضى عليه هذا الشهر المبارك ، ورضي عنه ، وويل لمن سخط عليه ، فمنع من البركات ، وحررم من الخيرات (٢) » .

ويقول في رسالة أُخرى :

« إذا وفسّق الإنسان للخيرات ، والأعمال الصالحة في هـذا الشهر ، حالفه التوفيق في طول السنة ، وإذا مضى هـذا الشهر في توزّع بال وتشتّت حال ، مضى العام كلته في تشتّت وتشويش (٣) » .

وقد روى أبو هريرة رضي الله عنه عن رسول الله علين ، قال : ﴿ إِذَا دَخُلُ

<sup>(</sup>١) حديث متفق عليه .

<sup>(</sup>٢) رسائل الإمام الرباني ، الشيخ احمد بن عبد الأحـــد السرهندي ، - ج ١ - ص ٨

<sup>. ( -2 1 - 7 2 7 ) .</sup> 

<sup>(</sup>٣) رسالة (٥٤) ايضاً .

رمضان ُفتحت أبواب الجنّة ، وأُغلقت أبواب جهنم ، وسُلسلت الشياطين » والأحاديث في الباب كثيرة .

> مومم عالمي ، ومهرجــان عام ، للعبادات ، والخيرات :

وهكذا أصبح رمضان موسما عالميا ، للعبادة والذكر والتلاوة والورع والزهادة ، يلتقي على صعيده المسلم الشرقي مع المسلم الغربي، والجاهل مع العالم، والفقير مع الغني ، والمقصر مع المجاهد ، ففي كل بلد رمضان ، وفي كل قرية وبادية رمضان ، وفي كل قصر وكوخ رمضان ، فلا افتيات في الرأي ، ولا فوضى في اختيار أيام الصوم ، فكل ذي عينين ، يستشعر بجلاله وجماله ، أينا حل ورحل في العالم الإسلامي ، المترامي الأطراف ، تغشى سحابت النورانية المجتمع الإسلامي كله ، فيتحجم المنفطر المتهاون بالصوم عن الإنشقاق عن جماعة المسلمين ، فلا يأكل إلا متواريا أو خجلا ، إلا اذا كان وقحا مستهتراً من الملاحدة ، أو الماجنين ، أو كان من المرضى والمسافرين ، الذين أذن الله لهم في الإفطار ، فهو صوم إجتاعي عالمي ، له جو خاص ، يسهل فيه الصوم ، وترق فيه القاوب ، وتخشع فيه النفوس ، وتميل فيه إلى أنواع العبادات والطاعات ، والمبر والمواساة .

## الجو العالمي ، وما له من تأثير في النفوس والمجتمع :

وقد لاحظ ذلك شيخ الإسلام أحمد بن عبد الرحيم الدهلوي ، بنظره الدقيق العميق، فقال وهو يشرح حديث : «إذا دخل رمضان فتحت أبواب الجنة ،الخ: « الصوم إذا جعل رسماً مشهوراً ، نفع عن غوائل الرسوم، وإذا التزمته أمة

من الأمم ، سلسلت شياطينها ، وفتحت أبواب جنانها ، وغلسَّقت أبواب النيران عنها (١) » .

### ويقول في موضع آخر :

« وأيضاً فإن اجتماع طوائف عظيمة من المسلمين على شيء واحد ، في زمان
 واحد ، يرى بعضهم بعضاً معونة لهم على الفعل ، ميستر عليهم ومشجتع إياهم ».

« وأيضاً فإن اجتاعهم هذا لنزول البركات الملكية على خاصتهم وعامتهم ، وأدنى أن ينعكس أنوار كُمُلهم على من دونهم ، وتحيط دعوتهم من وراءهم (٢٠)»

## الفضائل ، وما لها من تأثير وقوة :

إن الحياة في صراع دائم بين الشهوات الحبيبة الى النفس ، والمنافع المقرّرة عند العقل ، وليست الشهوات هي التي تنتصر دائمـــاً في هذه المعركة ، كا يعتقد بعض الناس ، فذلك سوء ظن بالطبيعة البشريّة ، وإنــكار للواقع .

إن القوة التي تدير عجلة الحياة بسرعة ، وتفيض على هذا العالم الحياة والنشاط هي الإيمان بالنفع ، ذلك الإيسان هو الذي يوقظ الفلاَّح في يوم شات ، شديد البرد ، فيحرم عليه الدّف، ، ويبكتر به الى الحقل ، وفي يوم صائف شديد الحريوت عليه وهج الشمس ولفح السموم ، ويفصل بين التاجر وأهله ، ويتوجّه به إلى متجره ، ذلك الإيمان ، هو الذي يزين للجندي الموت في ساحسة القتال ، وفراق الاحبة والعيال ، فلا يعدل به راحة ولا ثروة ولا نعياً ، إن كل ذلك إيمان بالمنافع وحرص على الخير ، وهو القطب الذي تدور حوله الحياة .

<sup>(</sup>١) حجة الله البالغة - ج ١ - ص ٥٩ .

<sup>(</sup>٢) حجة الله البالغة - ج ٢ - ص ٣٧ .

وهنالك إيمان أعظم سلطاناً على النفوس ، وأعمق أثراً من الإيسان الذي ضربنا له بعض الأمثال ، ذلك الإيمان بمنافع أخبر بها الأنبياء والرسل ، ونزل بها الوحي ، ونطقت الصحف ، وهي تنحصر في رضا الله وثوابسه ، وجزائه في الدنيا والآخرة .

لقد علم الجميع ، أن الإمساك عن الطعام في بعض الآيام مفيد للصحة ، وخير للمرء أن يصوم مراراً في كل عام ، وقد أسرف الناس في الآكل والشرب ، وأتخموا بأنواع من الطعام والشراب ، فأصيبوا بأمراض جسدية وخلقية ، كل ذلك معروف ومشاهد ، وآمن الناس بفوائد الصوم الطبية ، وآمنوا بأنه ضرورة صحية ، وآمنوا كذلك بفوائد الصوم الإقتصادية .

ولكن اذا سأل سائل ما عدد الصائمين في هذه السنة لفوائد طبية، ومصالح اقتصادية ؟ وما عدد الأيام التي صاموها طمعاً في الإعتدال في الصحة أو الإقتصاد في المعيشة ؟ كان الجواب المقرر ، انه عدد ضئيل جدداً ، ضئيل حتى في الشتاء مع أن الصوم فيه سهل هيتن ، ورغم أن الصوم الطبي ، أو الإقتصادي أسهل بكثير من الصوم الشرعي .

ثم ننظر في عدد الصائمين الذين يصومون ، لأنهم يعتقدون أن الصوم فريضة دينية ، قد وعد الله عليه بثوابه ورضاه ، وتكفيل بجزائه ، فنرى أن هذا العدد — مهما طغت المادية ، وضعف الدافع الديني — عدد ضخم لا يقل عن ملايين ، وان هؤلاء الملايين من النفوس لا يمنعهم الحر الشديد في الأقاليم الحارة من أن يصوموا في النهار ، ويقوموا في الليل ، لأن الإيمان بالمنافع الدينية التي أخبر بها الأطباء ، عند أهل الإيمان أقوى من الإيمان بالمنافع الطبية التي أخبر بها الأطباء ، ومن الإيمان بالمنافع الإيمان بالمنافع الإقتصادية التي لهج بها الإقتصاديون .

ذلك لأن المؤمنين سمعوا في الصوم، ما هو"ن عليهم متاعب الصوم، وشجعهم

على احتمال الحرّ والجوع والعطش ، فقد روى أبو هريرة رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وآله وسلم قال :

«كل عمل ابن آدم ينضاعف ، الحسنة عشر أمثالها الى سبعائة ضعف ، قال الله تعالى : « إلا الصوم ، فإنه لي ، وأنا أجزي به ، يدع شهوته وطعامه من أجلي ، للصائم فرحتان فرحة عند فطوره وفرحة عند لقاء ربه ، ولخلوف فيه أطيب عند الله من ربح المسك (۱) » وروى سهل بن سعد عن النبي عليه قال : « في الجنة باب يدعى الريان ، يدعى له الصائمون ، فمن كان من الصائمين دخله ومن دخله لم يظمأ أبداً (۲) » وعن ابي هريرة رضي الله عنه رفعه : « من صام رمضان إيماناً واحتساباً ، غفر له ما تقدم من ذنبه (۳) » .

المناية بروح الصوم ، وحقيقته ، ومقاصده ، والجمع بين « السلب » و « الايجساب » :

إن صوم رمضان لهيئته الإجتاعية وشيوعه في المجتمع الإسلامي ، عرضة لأن يتغلب عليه التقليد واتتباع العادة ، وأن لا يصومه كثير من الناس، إلا مسايرة للمجتمع والبيئة ، وتفادياً من الطعن والمسلام ، وأن يُشار إليهم بالبنان ، ولا يرافقه الإيمان والقصد ، والتفكير في عظم شأنه وموقعه من الله وأجره وثوابه ، أو يصومه بعض الناس لغايات مادية أو مقاصد صحية واقتصادية ، فكان من حكمة النبوة الباهرة ، وفقه الرسالة العميق ، أن اشترط النبي عليه للصوم المقبول عند الله الإيمان والإحتساب ، فقال : « من صام رمضان إيماناً واحتساباً غنفر له

<sup>(</sup>١) رداه الستة .

<sup>(</sup>٢) للشيخين .

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري .

ما تقدم من ذنبه (۱). وقد يتساءل الرجل الذي لم يعرف دخائل النفس الإنسانية والأنماط البشرية المختلفة ، إن رمضان لا يصومه إلا المسلمون ، ولا يدعوهم الى ذلك إلا الإيمان والإحتساب ، فلماذا قيده لسان النبوة بصفة الإيمان والإحتساب ، فهو من قبيل تحصيل الحاصل ؟ ولكن الذي توسعت دراست للحياة ، وتعمقت معرفته الدوافع النفسية ، والعوامل الخلقية والإجتاعية ، وقف خاشما أمام هذه الحكمة ، والعلم الدقيق العميق ، وشهد بأنه «وما ينطق عن الهوى ، إن هو إلا وحي يوحى (۲) » .

وقد جاء تفسير الإيمان والإحتساب في حديث آخر ، بأن يكون الإنسان راجياً للثواب، مصدّقاً لما وعد الشعلى هذا العمل بالمغفرة والرضا، فقد روى عبد الله بن عمرو بن العاص رضي الله عنها ، قال : « قال رسول الله عليه : أربعون خصلة ، أعلاها منيحة العنز ، ما من عامل يعمل بخصلة منها رجاء ثوابها ، وتصديق موعودها ، إلا أدخله الله بها الجنة (٣) » .

ثم إن التشريع الإسلامي لم يكتف بصورة الصوم ، بل اعتنى بحقيقته وروحه كذلك، فلم يحرِّم الأكل والشرب، والصِّلات الجنسية في الصوم فحسب، بل حرَّم كل ما ينافي مقاصد الصوم وغاياته ، وكل ما يضيّع حكمته وفوائده الروحية والخلقية ، فأحاط الصوم بسياج من التقوى والأدب وعفة اللسان والنفس ، فقال الذي عَيِّلِيَّم : « اذا كان يوم صوم أحدكم فلا يرفث ، ولا يصخب، وإن سابّه أحد ، أو قاتله ، فليقل إني صائم (،) » وقال : « من لم يسدع قول الزور والعمل به ، فليس لله حاجة في أن يدع طعامه وشرابه (،) »، وذكر أن

<sup>(</sup>١) حديث متفق عليه .

<sup>(</sup>٢) سورة النجم : ٣ – ٤ .

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري .

<sup>(</sup>٤) متعق عليه .

<sup>(</sup> ٥ ) للبخاري ، وابي داود ، والنرمذي .

الصوم الذي يخلو من روح التقوى والعفاف صورة مجردة من الحقيقة ، وجسم بلا روح ، فقال : « كم من صائم ليس له من صيامه الا الظمأ ، وكم من قائم ليس له من قيامه إلا السهر (١) »، وعن ابي عبيدة رفعه ، قال : « الصوم جُنسَة ما لم يخرقها (٢) » .

وليس الصوم الإسلامي مجموعة من أمور سلبية فقط ، فلا أكل ولا شرب ، ولا غيبة ولا نميمة ، ولا رفث ولا فسوق ولا جدال ، بل هو مجموع أمور إيجابية كذلك ، فهو زمن العبادة والتلاوة والذكر والتسبيح ، والبر والمواساة ، وقد قال النبي عَلِيلَةٍ : ( من تقر "ب فيه بخصلة من الخير ، كان كمن أدى فريضة فيا سواه ، ومن أدى فريضة فيه ، كان كمن أدى سبعين فريضة فيا سواه ، وهو شهر المصبر ، والصبر ثوابه الجنة ، وشهر المواساة (٣) » . وعن زيد بن خالد الجهني رضي الله عنه عن النبي عَلِيلَةٍ ، قال : « من فطر صائماً كان له مثل أجره ، غير أنه لا يُنقص من أجر الصائم شيء (٤) » .

وألهم الله الأمة المحافظة على صلاة التراويح ، التي ثبت أصلها عن الذي صلى الله عليه وآله وسلم وقد تركها بعد ثلاثة أيّام ، لنسّلا تفرض على أمته فرضا فتشق عليها ، فقد روى ابن شهاب ، قال : أخبرني عروة أن عائشة رضي الله عنها أخبرته : « أن رسول الله عليه من خرج ليلة من جوف الليل فصلى في المسجد ، وصلى رجال بصلاته ، فأصبح الناس فتحدثوا فاجتمع اكثر منهم فصلى فصلى وصلى فصلوا معه فأصبح الناس فتحدثوا ، فكثر أهل المسجد من الليلة

<sup>(</sup>١) رواه الدارمي في سننه ، عن ابي هريرة وضي الله عنه .

 <sup>(</sup>٢) رواه النسائي ، وزاد في الأرسط « قبل بم يخرقها ? قال : بكذب أو غيبة .

<sup>(</sup>ع) رواه البيهتي في « شعب الإيمان » عن سلمان الفارسي رضي الله عنه ( في حديث طويل ) .

<sup>(</sup>٤) رواه الترمذي .

الثالثة ، فخرج رسول الله على فصلى فصلوا بصلاته ، فلما كانت الليلة الرابعة ، عجز المسجد عن أهله ، حتى خرج لصلاة الصبح ، فلما قضى الفجر أقبل على الناس ، فتشهد ، ثم قال : أما بعد ، فإنه لم يخف علي مكانكم ، ولكني خشيت أن تنفرض عليكم فتعجزوا عنها ، فتوفي رسول الله عليهم والأمر على ذلك (١) . .

وقد قام بها الصحابة رضي الله تعالى عنهم ، وعضَّت عليها الأمة بالنواجذ في أعصارها وأمصارها ، حتى أصبحت شعاراً لأهل السنَّة ، والصالحين من الأمة ، وكان للتراويح فضل كبير في شيوع حفظ القرآن في الأمة (٢) ، ومحافظتها عليه ، وبقائه في الصدور ، وفضل كبير في توفيق العامة والجماهير لقيام الليل والعبادة .

وبذلك كليّه أصبح شهر رمضان (مهرجاناً) للعبادة ، وموسمـــا للتلاوة ، وربيع الأبرار والمتقين ، وعيد العبيّاد والصالحين ، تتجليَّى فيه عناية هذه الأمة بإقامة أحكام دينها وغرامها بالعبادة (٣) ، وإخباتها إلى الله ، ورقــة القلوب ،

<sup>(</sup>١) رواه البخاري ، في « باب فضل من قام رمضان » .

<sup>(\*)</sup> وقد أكرم الله بعض الأقطار الإسلامية البعيدة عن مهد الاسلام «كالهند وباكستان» بالمناية الزائدة بهذه الصلاة وخم القرآن فيها، يهم بها العامة والحاصة، ويحرصون عليها كل الحوص، فها من مسجد صغير خامل في كل حي من الأحياء، الا وتقام فيه صلاة التراويح، وتخم فيها على الأقل ختمة، أما المساجد الكبيرة، والأحياء الدنية، فتخم فيها عدد خمات، ولا شك ان هذه السنة قد افادت انتشار حفظ القرآن في الشمب، فكثر عدد الحفاظ كثرة تستدعي العجب، وحملت على الاحتفاظ مجفظ القرآن، ومدارسته طول السنة، حق كان حفاظ فحول، برعوا وفاقوا في حفظه وإلقائه.

<sup>(</sup>٣) انما قوارثته الأجيال الاسلامية في مختلف عصورها، هو الإكثار من العبادة، وأفواع ـــــــ

والتنافس في البرّ والمواساة في أروع مظاهره ، لا تبلغه ، ولا تبلغ عشر معشاره أمة من الأمم ، أو طائفة من طوائف بني آدم ، ( ذلك فضل الله يؤتيه من يشاء والله ذو الفضل العظيم (١) » .

تفريط المسلمين في مقاصد الصوم '

وجناية العادات على العبادات :

ولكن المسلمين قد جنوا في كثير من الأحيان على أنفسهم ، وعلى مقاصد الصوم وفوائده بالعادات التي يبتدعونها ، وبجهلهم وإسرافهم في الإفطار والطعام ، الإسرف الذي يُفقد الصوم الشيء الكثير من فائدته وقوته الإصلاحية والتربويية ، وقد لاحظ ذلك بدقة حجيَّة الإسلام الغزالي وتحدَّث عنها ببلاغة ، يقول رحمه الله :

« الأدب الخامس » ، أن لا يستكثر من الطعام الحلال وقت الإفطار ، مجيث عتلى، حوفه ، فها من وعاء ، أبغض إلى الله عز وجل من بطن ملى، من حلال ، وكيف يستفاد من الصوم ، قهر عدو الله ، وكسر الشهوة ، إذا تدارك الصائم

البر، والتقرب الى الله في رمضان، والإكثار من التلاوة، وتدارس القرآن وختمه، والتنافس فيه والجهاد، الى حد لا يكاد يصدقه من لم يعرف قوة إرادة أهل الإيان والصدق، وما تصنع الروحانية القوية من عجائب وخوارق، وعلى ذلك، أدركنا الملماء الربانيين، والدعاة المخلصين في بلادنا، وشاهدنا حالهم، فإن بعضهم يختم كل يوم ختمة، ولا تكتحل عينه بنوم في الليل، هذا مع تقليل زائد من الطعام، فينتنمون كل لحظة من اللحظات في هذا الشهر المبارك، وكل نفس من الأنفاس، فلا يتفقونه إلا فيا يقربهم الى الله، ويزيد في قيمة رمضان، ووزنه في الميزان، وإذا رآهم الإنسان، عرف قيمة رمضان وكرامته، وعرف قيمة الحباة، وصدق ما روي في كتب التاريخ والتراجم عن عبادة السلف، والمتقدمين، وعاد همتهم وقوة إرادتهم.

<sup>(</sup>١) سورة الجمعة : ٤ .

عند فطره ، ما فاته ضحوة نهاره ، وربما يزيد عليه في ألوان الطعام ، حتى استمرت العادات ، بأن تدخر جميع الأطعمة لرمضان ، فيؤكل من الأطعمة فيه ما لا يؤكل في عدة أشهر ، ومعلوم أن مقصود الصوم الخواء ، وكسر الهوى لتقوى النفس على التقوى ، واذا دفعت المعدة من ضحوة نهار الى العشاء ، حتى هاجت شهوتها ، وقويت رغبتها ، ثم أطعمت من اللذات ، وأشبعت ، زادت لذتها ، وتضاعفت قوتها ، وانبعث من الشهوات ما عساها كانت راكدة ، لو تركت على عادتها ، فروح الصوم وسر"ه ، تضعيف القوى التي هي وسائل الشيطان في العود الى الشرور ، ولن يحصل ذلك الا بالتقليل ، وهو أن يأكل أكلته التي كان يأكلها كل ليلة لو لم يصم ، فأمنا إذا جمع ماكان يأكل ضحوة الى ماكان يأكل ليلا فلم ينتفع بصومه .

بل من الآداب أن لا يكثر النوم بالنهار ، حتى يحس بالجوع والعطش ، ويستشعر ضعف القوى ، فيصفو عند ذلك قلبه ، وليستديم كل ليلة قدراً من الضعف ، حتى يخف عليه تهجده وأوراده ، فعسى الشيطان أن لا يحوم على قلبه فينظر الى ملكوت الساء (١١) ».

# الصيانة من التجريف والفلو :

كان رمضان مظنة للغلو ، والتعمق في الدين ، فقد يفهم كثير من الناسأن موضوعه وغايته قهر النفس، وترويضها على ترك الشهوات والرغبات ، وإجهادها الى أقصى حد ممكن ، فكلها أمعن الإنسان في إجهادها وقهرها ، وكلما طالت الفترة في الأكل والشرب والتمتم ، وطالت مدة الجوع والظمأ ، وكلما أظهر الصبر والإحمال ، كان أقرب الى الله وأحب اليه ، وأبعد عن المترفهين المترفين والمتنعمين ، وأدخل في غمار المتقين الصابرين .

<sup>(</sup>١) احياء العلوم \_ ص ٢١١ .

وهذا الفهم الخاطىء السطحي، هو الذي زين لكثير من المتدينين والمتقشفين في الأمم السابقة ، والديانات القديمة ، الغلو في العبادات عامة، وفي الصوم خاصة ، فأطالوا مدة الإمساك عن الطعام والشراب ، وأخروا الفطور ، وعجلوا السيور ، أو تحر جوا عن التسحير مطلقا ، ورأوه عجزا في الدين ، وضعفا في الصائمين ، أو وصلوا الصوم بالصوم ، والليل بالنهار ، وقليهم في ذلك غيلاة المسلمين ، والطوائف المبتدعة المتشددة ، فكانكل ذلك تحريفا في الدين ، وجهادا في غير جهاد ، ورهبانية ابتدعوها ، وبابا واسعا لفساد شامل ، وتحدياً لقول الله تعالى : « يُريد الله بكم اليسر ولا يُريد بكم العسر (١١) » وقوله : « وما جعل عليكم في الدين من حرج (١٢) وقوله صلى الله عليه وآله وسلم : « إن الدين يسر ، ولن يشاد هذا الدين أحد الا غلبه فسد دوا وقاربوا (٣) » .

لذلك كله سد"ت الشريعة الإلهية الأخيرة الخالدة هذا الباب ، فحثّت على السحور أولا ، ورتّعب فيه رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم ، واستحبه ، وجعله سنسّة للمسلمين ، فقد روى أنس بن مالك عنه صلى الله عليه وآله وسلم : «تستّحروا فإن في السحور بركة (١٠)» وعن عمرو بن العاص رضي الله عنه ، ان رسول الله عليات ، قال : « فصل ما بين صيامنا وصيام اهل الكتاب أكلة السّحر (٥٠) » وحذّر عن تأخير الفطر ، وجعل التأخير فيه آية للفساد ، والوقوع في الفتن ، وشعاراً لغلاة أهل الكتاب ، فعن سهل بن سعد ، قال : قال رسول الله عيالية :

« لا يزال الناس بخير ما عجَّالوا الفطر (٦) » وعن أبي هريرة رضي الله عنـــه

<sup>(</sup>١) سورة البقرة : ١٨٥ .

<sup>(</sup>٢) سورة الحبج : ٨٧.

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري « في كتاب الإيمان » عن ابي هريرة رضي الله غنه .

<sup>(</sup>٤) للشيخين والترمذي والنسائي .

<sup>(</sup>ه) رواه مسلم .

<sup>(</sup>٦) للشيخين ، والموطأ ، والترمذي .

رفعه ، قال : « لا يزال الدين ظاهراً ما عجل الناس الفطر ، لأن اليهودوالنصارى يؤخرون (۱) ، وكذلك كان من سنته وسنت أصحابه تأخير السحور . فعن زيد بن ثابت رضي الله عنه ، قال : « تسحرنا مع رسول الله صلى الله عليه وسلم، ثم قمنا إلى الصلاة ، قيل : كم كان بينها ؟ قال ! خمسون آية (۱) ، وعن ابن عمر رضي الله عنها ، قال : كان لرسول الله عليه مؤذنان : بلال ، وابن أم مكتوم ، فقال رسول الله عليه عنها ، قال : ولم يكن بينها ، الا أن ينزل هذا ، ويرقى هذا (۱) » .

وقد بسط شيخ الاسلام احمد بن عبد الرحيم الدهلوي الكلام في هذا الموضوع فذكر عناية الشريعة الإسلامية ، والسنة النبوية ، بهذا الجانب الإصلاحي في علم جم ، وفقه دقيق ، فقال :

« إن من المقاصد المهمة في باب الصوم سد ذرائع التعمّق ، وردّ مــا أحدثه فيه المتعمقون ، فإن هذه الطاعة كانت شائعة في اليهود والنصارى ومتحنسّي العرب ، ولما رأوا أن أصل الصوم هو قهر النفس تعمّقوا ، وابتدعوا أشياء فيها زيادة القهر ، وفي ذلك تحريف دين الله .

وهو إما بريادة السكم أو الكيف ، فمن الكم ، قوله عليه على يتقد من أحدكم رمضان بصوم يوم أو يومين ، إلا أن يكون رجل كان يصوم يوما ، فليصم ذلك اليوم ، ونهيه عن صوم يوم الفطر ويوم الشك ، وذلك لأنه ليس بين هذه وبين رمضان فصل ، فلعله إن أخذ ذلك المتعمقون سنة ، فيدر كه منهم الطبقة الأخرى ، وهلم جراً ، يكون تحريفا ، وأصل التعمق أن يؤخذ موضع الإحتياط لازما ، ومنه يوم الشك .

<sup>(</sup>١) لأبي دارد .

<sup>(</sup>٢) متفق عليه .

<sup>(</sup>٣) حديث متفق عليه .

ومن الكيف: النهي عن الوصال ، والترغيب في السحور ، والأمر بتأخيره وتقديم الفطر ، فكل ذلك تشدّد وتعمّق من صنع الجاهلية (١) » .

والصوم كله خضوع للأمر الإلهي ، فلا أكل ولا شرب ، ولا متعة بما حظر على الصائم بعد تبين الخيط الأبيض من الخيط الأسود من الفجر الى غروب الشمس ، مها جمعت النفس ، وطغت شهوة الطعام والشراب ، ولا إمساك عن الطعام والشراب وما حظر في النهار ، بعد غروب الشمس ، مها جمعت طبيعة الزهد والنسك ، فليس الحكم للنفس والشهوة والعادة ، إنما الحكم لله ، ولا تجلد مع الله ، ولا مصارعة مع الدين ، وكلتما كان الصائم متجر داً عن هواه ، منقاداً للحكم ، مستسلماً لقضاء الله تعالى وشريعته ، كان أصدق في العبودية ، وأبعد عن الأنانية ، وقد أحسن العارف الكبير ، والمصلح العظيم ، الإمام أحمد بن عبد الأحد السرهندي ، في الإشارة إلى هذه النكتة ، إذ قال في إحدى رسائله :

« يتجلَّى في تأخير التسحُّر ، وتعجيل الإفطار ، عجز ُ الصائم وحاجته ، وهو ملائم للعبودية محقِّق لغرضها (٢) » .

#### الاعتكاف :

والإعتكاف في رمضان متميّم لفوائده ومقاصده ، متدارك لما فات الصائم ، من جمعية القلب ، وهدوء النفس ، واجــــتاع الهم ، والإنقطاع الى الله تعالى بالقلب والقالب ، وحقيقت الفرار الى الله ، والإطراح على عتبــة عبوديته ، والإرتماء في أحضان رحمته ، يقول العلامة ابن القيم رحمه الله :

﴿ شرع لهم الإعتسكاف الذي مقصوده وروحــه ، عكوف القلب على الله

<sup>(</sup>١) حجة الله البالغة \_ ج ٢ \_ ص ٢٩ .

<sup>(</sup>٣) الرَّسالة الحامسة والأرَّبعون « مجموع الرَّسائل » .

تعالى ، وجمعيته عليه ، والخاوة به ، والإنقطاع عن الإشتغال بالخلق، والإشتغال به وحده سبحانه ، بحيث يصير ذكره وحبه ، والإقبال عليه في محل هموم القلب وخطراته ، فيستولي عليه بدلها ، ويصير الهم به كله والخطرات كلها بذكره ، والفكرة في تحصيل مراضيه ، وما يقرب منه ، فيصير أنسه بالله بدلاً عن أسه بالخلق ، فيعده بذلك لأنسه به يوم الوحشة في القبور ، حين لا أنيس له ، ولا ما يفرح به سواه ، فهذا مقصود الإعتسكاف في أفضل أيام الصوم ، وهو العشر الآخير من رمضان (۱) » .

## ويقول شيخ الإسلام الدهلوي رحمة الله عليه :

« ولما كان الإعتكاف في المسجد سبباً لجمع الخاطر ، وصفاء القلب ، والتفرّ غ الطاعة ، والتشبّ بالملائكة ، والتعرض لوجدان ليلة القدر ، اختاره النبي عَلَيْكُمْ في العشر الأواخر ، و سنته للمحسنين من أمته (٢) » .

لذلك داوم عليه صلى الله عليه وآله وسلم ، وحافظ عليه المسلمون في كل جيل ، وفي كل عصر ومصر (٣) وأصبح من الستن المأثورة ومن شعائر رمضان، فمن عائشة رضي الله تعالى عنها : « أن النبي عليه الله كان يعتكف العشر الأواخر من رمضان حتى توفاه الله تعالى ، ثم اعتكف أزواجه ، من بعده (٤) ». وعن أبي هريرة رضي الله عنه ، قال : « كان النبي عليه يعتكف في كل رمضان عشرة أيام ، فلما كان العام الذي قبض فيه اعتكف عشرين يوما (٥) ».

<sup>(</sup>١) زاد الماد - ص ١٦٨ .

<sup>(</sup>٢) حجة الله البالغة \_ ج٢ \_ ص ٢٤ .

 <sup>(</sup>٣) الإعتكاف في أكثر المذاهب سنة ، وليس بواجب إجماعاً . وعند الحنفية سنة مؤكدة في العشر الأخير من رمضان ، سنة كفاية كما في البرهان وغيره .

<sup>(</sup>٤) حديث متفق عليه .

<sup>(</sup>ه) رواه البخاري .

#### ليلة القدر:

ونو"ه القرآن والسنية - في قوة وتكرار - بفضل ليلة القدر ، فقال الله تمالى : ﴿ إِنَّا أَنْزِلْنَاهُ فِي لِيلة القدر ، وما أدراك ما ليلة القدر ، ليلة القدر خير من ألف شهر ، تنز ل الملائكة والروح فيها بإذن ربهم من كل أمر ، سلام ، هي حتى مطلع الفجر (١) ، وقال النبي عليه : ﴿ من قام ليلة القدر إيماناً واحتساباً ، غُنُور له ما تقدم من ذنبه (٢) ، .

وكان من حكمة الله تعالى ، ورحمته بعباده ، أن جعلها غامضة مبهمة في العشر الأواخر من رمضان ، ليتحر اها المسلمون، وتعلو همتهم ، ويشتد طلبهم، ويتحبوا الليالي الأخيرة كلتها بقيام وعبادة ودعاء ، كا كان شأن النبي عليه فقد روت عنه عائشة رضي الله عنها ، قالت : « كان رسول الله عليه إذا دخل العشر الأواخر من رمضان، أحيا الليل كله وأيقظ أهله، وجد وشد المنزر (٣٠) وعنها قالت : « كان رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم يحتهد في رمضان ما لا يحتهد في غيره ، وفي العشر الأواخر منه ما لا يجتهد في غيره (١٠) » .

وقد تضافرت الأحاديث والأخبار ، على أنها في العشر الأواخر ، والسبع الأواخر من رمضان ، وأنها في الوتر من الليالي ، فمن ابن عمر رضي الله عنها : 
﴿ أَن رَجَالًا مِن أَصِحَابِ النّبِي مِلِيَّا اللّهِ القدر في المنام في السبع الأواخر فقال رسول الله مِلِيَّةِ : ﴿ أَرَى رَوْيًا كُم قَد تُواطأت في السبع الأواخر ، فمن كان متحريها فليتحريها في السبع الأواخر ( ) ، وعن عائشة رضي الله عنها ، قالت:

<sup>(</sup>١) سورة القدر .

<sup>(</sup>٢) حديث متفق عليه .

<sup>(</sup>٣) حديث متفق عليه .

<sup>(</sup>٤) رواه مسلم .

<sup>(</sup>ه) حديث متفق عليه .

«كان رسول الله عليه على العشر الأواخر من رمضان ، ويقول : تحرّوا ليلة القدر في العشر الأواخر في رمضان (١) ، وعنها رضي الله عنها : « أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال : « تحرّوا ليلة القدر في الوتر من العشر الأواخر من رمضان (٢) ».

وقد بحث في ليلة القدر شيخ الاسلام الدهلوي في كتابه « حجة الله البالغة » بحثًا ممزوجًا بعلم بالكتاب والسنة ، وبوجدان وتجربة ، فقال :

« واعلم أن ليلة القدر ليلتان ، إحداهما ، ليلة فيها 'يفرق كل أمر حكم ، وفيها نزل القرآن جملة واحدة، ثم نزل بعد ذلك نجما نجماً ، وهي ليلة في السنسة، ولا يجب أن تكون في رمضان ، نعم ، رمضان مظنسة غالبة لها ، واتفق أنها كانت في رمضان عند نزول القرآن .

والثانية ، يكون فيها نوع من انتشار الروحانية ، وبجيء الملائكة إلى الأرض ، فيتفق المسلمون فيها على الطاعات ، فتتماكس أنوارهم فيا بينهم ، ويتقرّب منهم الملائكة ، ويتباعد منهم الشياطين ، ويستجاب منهم أدعيتهم وطاعاتهم ، وهي ليلة في كل رمضان في أوتار العشر الأواخر تتقدم وتتأخر فيها ، ولا تخرج منها ، فمن قصد الأولى ، قال ، هي في كل السنة ، ومن قصد الثانية ، قال هي في العشر الأواخر من رمضان . وقال رسول الله عليه المسلم الأواخر ، فمن كان متحرّيها فليتحرّها في السبع رؤيا كم قد تواطأت في السبع الأواخر ، فمن كان متحرّيها فليتحرّها في السبع الأواخر ، ومن نان متحرّيها فليتحرّها في السبع الأواخر ، ومن كان متحرّيها فليتحرّها في الله إحدى وعشرين ، واختلاف الصحابة ( رضوان الله وطين ، فكان ذلك في ليلة إحدى وعشرين ، واختلاف الصحابة ( رضوان الله

<sup>(</sup>٦) حديث متفق عليه .

<sup>(</sup>٧) رواه البخاري .

عليهم ) فيها مبنى على اختلافهم في وجدانها (١) ، .

# دور الاسلام الاسلاحي

### في تشريع الصوم :

قام الإسلام بنفس الدور الإصلاحي ، الذي قام ب في جميع العبادات والفرائض، والمناسك، وكان إصلاحاً جذريا، في مفهوم الصوم وآدابه وأحكامه، ووضعه ، جعله أعظم يسرأ وسهولة، وقرباً الى الفطرة السليمة ، وأضمن بالفوائد الروحية والإجتاعية ، وأعمق تأثيراً في النفس والمجتمع .

فمن إصلاحاته الكثيرة المتنوعة ، هو التحويل في مفهوم الصوم ، فقد كان رمزاً للحداد والحزن ، وتذكاراً للكوارث والمآسي ، في الديانة اليهودية ، كا أسلفنا ، فحو له الإسلام من هذا المفهوم القاتم ، الذي يغلب عليه التشاؤم ، الى مفهوم منشط مشرق تغلب عليه روح التفاؤل ، وجعله عبادة عامة ، يتمتع فيها الصائم بالنشاط والفرح ، ويستبشر بما وعده الله تعالى ، وثوابه الجزيل ، ورضاه ، ووردت الآيات والأحاديث المشرة بالثواب، المتضمنة بالفرح الطبعي، تثير في الصائم هذا الشعور وهذه الثقة ، فقد جاء في حديث قدسي : « إلا تشوم فإنه لي وأنا أجزي به (۲) » وورد في هذا الحديث : « للصائم فرحتان : المسئمو ، وفرحة عند لقاء ربه (۳) » . وقد أحاط الصائم بجور من السمو ، والحظوة ، والمكانة عند الله تعالى ، فقال : « لحلوف فيه أطيب عند الله من ربح المسك (٤) » وذلك جو يخالف جو الحداد والمآتم والحزن والتشاؤم .

<sup>(</sup>١) حجة الله البالغة \_ ج ٧ \_ ص ١١ \_ ٢ ٤ .

<sup>(</sup>٢) رواه الستة .

 <sup>(</sup>٣) رواه الستة عن ابي هريرة رضي الله عنه ، عن النبي صلى الله عليه وسلم .

<sup>(</sup>٤) ايضاً .

وقد كان الصوم عند اليهود مرادفاً لتذليل النفس والعقوبة ، وقد شاع هذا التعبير في أسفارهم وصحفهم ، فقد جاء في اللاويين أو سفر الأحبار :

« ويكون لكم فريضة دهريَّة أنكم في الشهر السابع في عاشرالشهر، تذلَّاون نفوسكم وكل عمل لا تعملون ، الوطنيُّ والغريب النازل في وسطكم ، لأنه في هذا اليوم يكفَّر عنكم لتطهيركم من جميع خطايا كم أمام الرب تطهرون (١١). وجاء في موضع آخر :

« وكلّم الربُ موسى قائلاً ، أمـا العاشر من هذا الشهر السابع ، فهو يوم الكفارة ، محفلاً مقدساً ، يكون لكم ، تذللون نفوسكم وتقرّبون وقوداً للرب ، عملاً ما لا تعملوا في هذا اليوم عينه . لأنه يوم كفّارة للتكفير عنكم امام الرب إلهكم (٢) » .

وجاء في سفر العدد :

« وفي عاشر هذا الشهر السابع ، يكون لكم محفل مقدَّس ، وتذلُّلون أنفسكم ، عملا ما لا تعملوا (٣) .

أمًّا الشريعة الإسلامية ، فلم تعتبر الصوم إيلاماً للنفس ، ولا عقوبة من الله ، ولم ترد في القرآن ولا في السنَّة كلمة تدل على ذلك ، بل اعتبرته عبادة ، يتقرب بها العبد الى الله ، ولم تشرَّع من الأحكام الغليظة المجحفة ، ومن القيود القاسية العنيفة ، ما تجعله مرادفاً لتعديب النفس وإرهاقها ، وحملها على ما لا طاقة لها به ، بل سنت التسحر ، واستحبَّت تأخيره : الى أن يتبيَّن الخيط الأبيض به ، بل سنت التسحر ، واستحبَّت تأخيره : الى أن يتبيَّن الخيط الأبيض

<sup>(</sup>١) اللاويين ـ الاصحاح السادس عشر ( ٢٩ ـ ٣٠ ـ ٣١ ) الكتاب المقدس ، اي كتب العهد القديم ، والعهد الجديد « ترجمة مرسلي الجمية الامريكانية » « طبع نيويورك ».

<sup>(</sup>٢) اللاويين ـ الاصحاح الثالث والعشرون (٢٦ ـ ٢٧ ـ ٢٨).

<sup>(</sup>٣) سفر العدد ـ الاصحاح التاسع والعشرون (٧) .

من الخيط الأسود من الفجر ، وسنتُت تعجيل الفطور ، وأباحت النوم والراحة في الليل والنهار ، والإشتغال بالصناعة والتجارة ، والأعمال المفيدة المباحــة ، خلافاً لليهودية ، التي فرضت الإضراب عن العمل ، والإنقطاع الى العبادة .

وكان الصوم في كثير من الديانات القديمة – ولا يزال – مختصاً بطبقة دون طبقة ، فكان في الديانة البرهمية ، فريضة على البراهمة في أكثر الأحيان ، وعند المجوس على العلماء والكهنوت ( دستور ) ، وعند اليونان بالإناث دون الذكور .

أما الاسلام، فقد عمّم وأطلق. فنزل: «فمن شهد منكم الشهر فليصمه (۱)» وبجانب هذا التخصيص، الذي عُرفت به الديانات القديمة ، لم تستثن المعذورين، أما الاسلام فقد استثنى اصحاب العذر، وقال الله تعالى: « فمن كان منكم مريضاً أو على سفر فعدة "من أيام أُخر(٢)» وقال: « وعلى الذين يطيقونه فدية طعام مسكين (٣).

وقد كان في بعض الديانات جوع أربعين يوماً ، لا يتناول فيها الصائم غذاءاً ، وبالعكس من ذلك توسّعت بعض الديانات توسعاً زائداً ، فاقتصرت على تحريم تناول اللحوم ، وأباحت الفواكه والمشروبات ، أما الاسلام ، فقد جاء تشريعه وسطاً بين الشدة والرقة ، وبين الإرهاق والاطلاق ، فجاء صومه صوماً متزنا عادلاً ، ليس فيه تعذيب أبدان ، ولا إزهاق ارواح ، وليس فيه كذلك إرخاء عنان ، ولا تسريح في روح وريحان .

وكان اليهود يقتصرون على ما يأكلونه عند الفطر ، ثم لا يعودون الى أكل

<sup>(</sup>١) سورة البقرة : ١٨٥.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة : ١٨٤ .

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة : ١٨٤ .

او تمتع . اما العرب فكانوا لا يأكلون ولا يتمتعون بالمباحات ، اذا ناموا . أما الاسلام فقد الغي هذه القيود كلما، ونزل القرآن : «وكلوا واشربوا حتى يتبيّن لكم الخيط الأبيض من الحيط الأسود من الفجر (١١) » وكذلك عُنْمي عن الخطأ والنسيان (٢١) وكذلك لا يُفسد الصوم افعال اضطرارية : كالقيء والرّعاف ، والإحتلام (٣) خلافاً لبعض الديانات .

وكان الصوم في اكثر الديانات القديمة مضبوطا بالشهور الشمسية ، وكان ذلك يحتاج الى العلوم الرياضية والفلكية ، والى وضع التقاويم ، ثم كانت تلك الأيام مستقرة دائمة في فصول خاصة ، لا تدور ولا تنتقل .

أما الصوم الاسلامي فهو مضبوط بالشهور القمرية ، ومربوط بالهلال فقد جاء في القرآن : « يسئلونك عن الأهليّة: قل هي مواقيت للناس والحج (٥) هوقال النبي صلى الله عليه وآله وسلم : «لا تصوموا قبل رمضان ، صوموا لرؤيت وأفطروا لرؤيته ، فان حالت دونه غيابة ، فأكملوا ثلاثين يوما (٦) » . وجاء في حديث آخر : « لا تصوموا حتى تروا الهلال ولا تفطروا حتى تروه ، فإن غمّ حديث آخر : « لا تصوموا حتى تروا الهلال ولا تفطروا حتى تروه ، فإن غمّ

<sup>(</sup>١) سورة البقرة : ١٨٧ .

 <sup>(</sup>۲) عن ابي هريرة رضي الله عنه قال :«قال رسول الله صلى الله عليه وسلم. من أكل وشرب
 تاسياً فلا يفطر ، فانما هو رزق رزقه الله » ( رواه الترمذي ) ورواه الشيخان ولفظها :
 « من نسي وهو صائم فأكل وشرب فليتم صومه فانما اطمعه الله وسقاه ».

<sup>(</sup>٤) والمعتبر في الشريعة الاسلامية ، شهود الهلال ، لا وجوده . فسلا يحتاج الى تكلفات وياضية وصناعية يهتدى بها الى وجوده . كسا يلجأ الى ذلك بعض البلاد والحكومات الاسلامية . وعلى ذلك يدل الحديث الصحيح « صوموا لرؤيته ، وافطروا لرؤيته . وفي المسئلة بحث على طويل .

<sup>(</sup>ه) سورة البقرة : ١٨٩.

<sup>(</sup>٦) رواه الترمذي عن ابن عباس رضي الله عنه .

عليكم فاقدروا له (١) » فاستطاع المسلمون في مشارق الأرض ومفاربها ، وفي البوادي وقلل الجبال وفي الدور المعن في البداوة والأمية ، وفي أمكنة منقطعة موغلة في الغابات والآجام ، أن يبدأوا الصوم ويختموه من غير مشقة ، وتكلف وبحث علمي عميق ، وكانت فائدته كذلك، أن رمضان يدور في فصول مختلفة ، من شتاء وصيف ، فلا يكلف المسلمون بالصوم في حر لافح ، وفي قيظ شديد ، ولا في برد قارس وشتاء كالح ، دائماً وفي كل سنة ، فيتمتمون بتغير الفصول واختلاف الطقوس ، ويتمودون كل ذلك ، وهم في كل ذلك صابرون محتسبون ، أو شاكرون حامدون (١) » .

ومن عرف أوضاع الصوم ، ومناهجه ، في الأمم القديمة ، والديانات المعاصرة ، ودرس تاريخها وفلسفتها ، وشاهد أحوال الصائمين فيها – على قلتهم وتشتت أحوالهم – وقارن ذلك بالصوم الاسلامي ، ووضعه ومنهجه ، وفقهه وآدابه ، وأكرمه الله بالدخول في هذه الأمة المسلمة ، والعمل بالشريعة الاسلامية السمحة ، نطق لسانه بالحمد والثناء ، والشكر على نعمة الاسلام ، وكان حقيقاً بأن يقول وهو صائم :

الحمد لله الذي هدانا لهذا وما كنا لنهتدي لولا أن هدانا الله ، لقد جاءت رسل ربنا بالحق (٣) » .

<sup>(</sup>١) رواه الستة الا الترمذي .

<sup>(</sup>٣) استندنا في هذا الفصل من كتاب سيرة النبي صلى الله عليه وسلم ، للاستاذ العلامة السيد سليان الندوي رحمه الله ( الجلد الحامس ) .

<sup>(</sup>۴) سورة الأعراف : ٤٣ .

W V ( )

..

# المناج ال

وأذن في الناس بالحج يأتوك رجالاً ، وعلى كل ضامر يأتين من كل فج عميق ، ليشهدوا منافع لهم ويذكروا اسم الله في أيام معلومات على ما رزقهم من بهيمة الأنعام ، فكلوا منهما وأطعموا البائس الفقير ، ثم ليقضوا تفشهم وليوفوا نذورهم وليطوفوا بالبيت العتيق (١) ».

الاسلام دين توحيد وتجريد ، لا وساطة فيه ، ولا تمثيل :

الاسلام دين توحيد خالص ، دين لا يؤمن بالوساطة بين العبد وربه (٢) ، ولا عشهود محسوس يركز عليه الإنسان تفكيره ، ويصرف اليه همته ، ليتخيل به الإله الذي لا تدركه الأبصار ، ويرتبط به في خياله ، ويتمسك بأذياله ، فلا وسائط ولا مظاهر ، ولا صور ولا أصنام ، ولا هياكل ولا طبقة كهّان ولا سدنة ، « وإذا سألك عبادي عنتي فإنتي قريب ، أجيب دعوة الداع إذا دعان ، فليستجيبوا لي وليؤمنوا بي لعلهم يرشدون (٣) » « فاعبد الله مخلصاً له

<sup>(</sup>١) سورة الحج : آية : ( ۲۷ - ۲۸ - ۲۹ ) .

<sup>(</sup>٢) الا الرسل والأنبياء ، بمعنى انهم واسطة بين الحالق والحلق في تبليخ الرسالة، والتعريف بالله وصفاته ، وما يليق به ، وما لا يليق ، والارشاد الى الطريق المستقيم .

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة آية : ١٨٦ .

الدين ، ألا لله الدين الحالص ، والذين اتخذوا من دونه أولياء ، مـــا نعبدهم إلا ليقر بونا إلى الله زلفي (١).

إذاً فالإسلام دين يطلب تجرداً في الخيال ، وسمواً في الفكر ، ونقساءاً في الإرادة والنية ، وإخلاصاً في العمل والتطبيق ، وانقطاعاً عن الغير ، لا يتصور فوقه وأكثر منه ، ومستوى في الفكر والعقيدة ، لم تبلغ الإنسانية ولا الأديان والفلسفات ، والنظم الدينية أو العقلية الى مثله او قريب منه ، وقد وصف الله نفسه بما لا مزيد عليه في الدقاة والسمو ، فقال : « ليس كشسه شيء ، وهو السميس البصير (٢) ».

# حاجة الانسان الى « مشاهـــد» يوجه اليه أشواقه ، ويحقق رغبته من التعظيم والدنو :

ولكن الفطرة البشرية ، هي الفطرة البشرية ، فالإنسان ما زال – ولا يزال – باحثاً عن شيء يراه بعينه ، فيوجّه إليه أشواقه ، ويقضي به حنينه ، ويشبع به رغبته الملحّة ، في التعظيم والدنو .

#### شعائر الله وحكمتها :

وقد اختار الله أموراً ظاهرة محسوسة ، اختصت به ، ونسبت اليه ، وتجلت عليها رحمته ، وحفتتها عنايته بحيث إذا رؤيت ، ذكر الله ، وارتبط بها وقائع وحوادث ، وأفعال وأحوال تذكر بأيام الله وآلائه ، ودينه وتوحيده ، وحسن بلاء أنبيائه ، وسمتاها و شعائر الله ، (٣) التي جعل تعظيمها تعظيمه ، والتفريط في

<sup>(</sup>١) سورة الزمر آية : ٢ ـ ٣ .

<sup>(</sup>٢) سورة الشورى آية : ١١ .

<sup>(</sup>١) اقرأ البحث اللطيف في ذلك ، في حجة الله البالغة ، لحكيم الاسلام احمد بن عبدالرحيم الدين (ج ١ - ص ٥٠ ) .

جنبها تفريطاً في جنبه ، وسمح للناس أن يقضوا بها حنينهم الكامن في نفوسهم ، ورغبتهم الفطرية في الدنو والمشاهدة ، بل حث على ذلك ، ودعــا اليه فقال : « ذلك ، ومن يعظــم شعائر الله ، فإنها من تقوى القلوب (١) » وقال : « ذلك ومن يعظــم حرمات الله فهو خير له عند ربه (٢) » .

عنصر الهيام والحنان ، في طبيعة الانسان ، أثرهما في الحياة ، ومنزلتها من الدين :

ثم إن الإنسان ، ليس عقلا بجرداً ، ولا كائناً جامداً يخضع لقانون ، أو على إرادة قاسرة ، ولا جهازاً حديدياً بتحرك ويسير تحت قانون معلوم ، أو على خط مرسوم ، إن الإنسان عقل وقلب ، وإيمان وعاطفة ، وطاعة وخضوع ، وهيام وولع ، وحب وحنان ، وفي ذلك سر عظمته وشرف وكرامته ، وفي ذلك سر قو"ته وعبقريته وإبداعه ، وسر تفانيه وتضعيته ، وبذلك استطاع أن يتغلب على كل معضلة ومشكلة ، وأن يصنع العجائب والخوارق ، واستحق أن يحمل أمانة الله التي اعتذرت عنها السموات والأرض والجبال ، فأبين أن يحملنها ، وأشفقن منها وحملها الإنسان ، ووصل الىما لم يصل اليه ملك مقرب ، ولا حيوان ولا نبات ولا جماد .

إن صلة هـ ذا الإنسان بربّه ، ليست صلة قانونية ، عقلية فحسب ، يقوم بواجباته ويدفع ضرائيه ، ويخضع أمامه ، ويطيع أوامره وأحكامه ، إنما هي صلة حب وعاطفة كذلك ، صلة لا بد ان يرافقها ، ويقترن بها ، ويتحكم فيها حنان وشوق ، وهيام ولوعة ، وتفان وتهالك ، والدين لا يمنع من ذلك ، بـل يدعو اليه ، ويغذيه ويقويه ، فتارة يقول القرآن : « والذين آمنوا أشد حباً

<sup>(</sup>١) سورة الحج : ٣٢ .

<sup>(</sup>٢) سورة الحج : ٣٠.

ه (۱۱) و وارة يقول: «قل إن كان آباؤكم وأبناؤكم وإخوانكم وأزواجكم وعشيرتكم وأموال اقترفتموها وتجارة تخشون كسادها ، ومساكن ترضونها أحب إليكم من الله ورسوله وجهاد في سبيله ، فتربَّصوا حتَّى يأتي الله بأمره ، والله لا يهدي القوم الفاسقين (۱۲) » ويذكر أنبياءه رسله ، وينوه بجبهم وحنانهم ، ويحدث عن أشواقهم وتفانيهم في هذا الحبّ ، فيقول عن يحيى (عليه السلام): «وآتيناه الحكم صبياً ، وحناناً من لدناً وزكاة ، وكان تقيًا (۱۳) » ويحكي قصة خليله ابراهيم كيف آثر حبّ الله وطاعته على حب ولده ، وفلذة كبده ، وكيف وضع السكين على حلقومه ، وحاول ذبحه حتى شهد ربّه بصدقه وحسن بلائه ، وقال: «يا ابراهيم قد صدّقت الرؤيا ، إنتا كذلك بخري الحسنين إن هذا لهو البلاء المبين (۱۶) ولذلك قال في وصف ابراهيم : «إن ابراهيم لحليم أوّاه منيب (۱۰) » .

### 

وذلك سر إطالة القرآن في ذكر صفات الله وأفساله ، وآلائه ونعائه ، وإشادته بها ، والعودة اليها مرة بعد مرة ، فإن الصفات ، هي التي تثير الحب وتبعث الحنان ، وتوجد الأشواق ، وذلك سر تفصيل القرآن الذي يعبر عنه بعض علماء الكلام وأئمة الإسلام ، « بالنفي المجمل والإثبات المفصل (٢) فإن الإثبات هو الذي ينبع منه الحب ، ويفيض منه الحنان ، وتنبعث به الأشواق،

<sup>(</sup>١) سورة البقرة : ١٦٥ .

<sup>(</sup>٢) سورة التوبة : ٢٤،

<sup>(</sup>٣) سورة مريم : ١٢ - ١٣ .

<sup>(</sup>٤) سورة الصافات : ١٠٤ ـ ه١٠ ـ ١٠٠٠ .

<sup>(</sup>ه) سورة هود: ۵۰ .

<sup>(</sup>٦) النعبير لشيخ الاسلام ابن تيمية .

وتتغذى به العاطفة ، فإذا كان النفي رائد العقل ، كان الإثبات رائد القلب ، ولولا هذه الصفات العليا وأسماء الله الحسنى ، التي نطق بها القرآن ، ووردت بها السنة ، وهام بها الهائمون ، وتغنش بها العارفون ، وسبّح بها المسبّحون ، وسبح في بحارها ، ونزل في أعماقها الغدّواصون ، لكان هذا الدين خشيباً جامداً ، لا يملك على أتباعه قلباً ، ولا يثير فيهم عاطفة ، ولا يبعث فيهم حماسة ، ولا يملك على أتباعه قلباً ، ولا يثير فيهم عاطفة ، ولا يبعث فيهم حماسة ، ولا يلدعاء أبتهالاً ، ولا في الصلاة خشوعاً ، ولا في العدين دموعاً ، ولا في الدعاء ابتهالاً ، ولا في الجهاد تفانياً ، وكانت علاقة العبد برب علاقة محدودة مية لا حياة فيها ولا روح ، ولا مرونة ولا سعة ، وكانت الحياة كلها حياة رتيبة خشيبة ، لا عاطفة فيها ولا أشواق ، ولا حنان فيها ولا هيام ، واذاً : أي فرق بين الحياة والموت ، وبين الإنسان والجماد ؟!

### ما قيمة كأس لا تطفح ولا تفيض ؟:

لقد كان المسلم في حاجة الى غذاء للقلب ، والى زاد للعاطفة ، والى ان يقضي شوقه ، ويروي غلته مرة بعد مرة ، وعلى فترة بعد فترة ، وكان في حاجة الى ان تطفح كأسه ، فما قيمة كأس تمتلىء ولا تطفح ؟. وكان في حاجة الى ان تفيض هذا الكأس ، فما قيمة كأس تطفح ولا تفيض ؟.

### تسلية البيت والحج لحنان المسلم وهيانه :

وقد تفطّن حجة الإسلام الغزالي بذكائه النادر ، وفقه الدقيق لأسرار التشريع لهده النكتة ، وعرف ان الشوق غريزة في الإنسان الحي السلم ، وحاجة من حاجاته ، فيبحث له عما يقضي به حاجته ، ويروي غلته ، وكان البيت العتيق وما حوله من شعائر الله ، والحج وما فيه من مناسك ، خير ما يحقق رغبته ، ويسلي حنانه وعاطفته ، وقد قال الله تعالى : « وإذ بو أنا لإبراهيم مكان البيت أن لا تشرك بي شيئا ، وطهّر بيتي للطائفين والقائم بن والركت مكان البيت أن لا تشرك بي شيئا ، وطهّر بيتي للطائفين والقائم بن والركت

السجود. وأذِّن في الناس بالحج يأتوك رجالاً وعلى كل ضامر يأتين من كل فسج عميق ، ليشهدوا منافع لهم ويذكروا اسم الله في أيام معلومات على مسا رزقهم من بهيمة الأنعام ، فكلوا منها وأطعموا البائس الفقير ، ثم ليقضوا تفثهم وليوفوا نذورهم وليطبّو "فوا بالبيت العتيق (١) ».

#### يقول الغزالي :

« فالشوق الى لقاء الله عز وجل يشوقه الى أسباب اللقاء لا محالة ، هذا مع ان اللحب" مشتاق الى كل ما له الى محبوبه إضافة ، والبيت مضاف الى الله عز وجل ، فبالحرى ان يشتاق اليه لمجرد هذه الإضافة ، فضلاً عن الطلب لنيل ما و عد عليه من الثواب الجزيل (٢) ».

ويردفه شيخ الإسلام أحمد بن عبد الرحم الدهاوي ، فيشير الى نفس النكتة ، ويجعلها حكمة الحج الأساسية ، فيقول :

« وربما يشتاق الإنسان الى رب أشد شوق ، فيحتاج الى شيء يقضي ب « شوقه فلا يجده إلا الحج (٣) » .

لقد كان للمسلم ان يقضي هذا الشوق ، وان يبرز هذا الحنان ، وان تغيض كأسه في الصلوات التي يصليها كل يوم ، فيسلي بها قلبه ، ويطفىء بها غلته ، ويهدىء بها ثائرته ، ويخفف بها حرارة شوقه ، ووهج نفسه ، ولكنها قطرات محدودة تتكون خشوعا ، او تسقط دموعا ، إنها قطرات قد لا تفي بما يحيش في الصدر من حنان وولوع ، وهي قطرات قليلة في بعض الأحيان لا تسمن ولا تغني من جوع .

<sup>(</sup>١) الحج - آية - ٢٦ - ٢٧ - ٢٨ - ٢٩ .

<sup>(</sup>٢) إحمياء علوم الدين - ج١ - ص ٢٤.

<sup>(</sup>٣) حجة الله البالغة \_ ج١ \_ ص ٥٩ .

# طفرة ، أو قفزة واسعة من سجن ضيق الى عالم فسيح :

وكان للسلم ان يروي ظمأ روحه ، ويقضي حاجة حنانه ، ويكسر سورة نفسه ، ويثور على و وثنية ، عاداته ومألوفه ، وأن يفذي روحه بتخلية معدته في شهر رمضان ، ولكنها ساعات محدودات كذلك ، محفوفة بما يخفف أثرها ، ويضعف سلطانها ، من أكلة متخمة وري مسرف ، وراحة منعمة ومجتمع ، فاثر ، ومدنية قد أحاطت بالصائم ، كا تحيط البحار المتلاطمة بجزيرة صغيرة ، فكان المسلم – بكل ذلك – في حاجة الى طفرة ، او قفزة واسعة يفك بها أغلاله وسلاسله ، وينسلخ بها من سجنه الضيق القديم ، العتيق الخالق ، وينتقل من عسالم ، كله قديم مألوف ، ومقيد محدود ، ومخطوط مرسوم ، ومصنوع معمول ، الى عالم ، كله جديد وطريف ، وحر منطلق ، وثائر مارد ، كله حب وغرام ، وشوق وهيام ، قد تحرر من كل رق ، وثار على كل وثن ، وكفر باختلاف الجنس واللون والوطن ، وامن بوحدة الإلهية ، وبوحدة المنعم والوهاب ، وبوحدة الإنسانية ، وبوحدة العقيدة ، وبوحدة المطلوب ، وهتف الناس جميعاً بصوت واحد : « لبيك اللهم لبيك ، لبيك لا شريك لك لبيك لل ثيريك لك لبيك ، المنتقل لك والمنه ، والمناك ، لهناك اللهم المنيك ، لبيك لا شريك لك لبيك المناك الله المناك ، المناك اللهم المناك ، المناك اللهم المناك الله المناك الله المناك ، المناك الله المناك الله المناك ، المناك اللهم المناك ، المناك الله المناك اللهم المناك ، المناك الله المناك الله المناك ، المناك اللهم المناك ، المناك اللهم المناك ، المناك اللهم المناك ، المناك الله المناك اللهم المناك ، المناك الله المناك اللهم المناك ، المناك اللهم المناك الهم المناك اللهم المناك اللهم المناك اللهم المناك اللهم المناك الهم المناك المناك اللهم المناك اللهم المناك المناك

لقد كان المسلم في حاجة — بعد هذه الصلوات 'التي يصليها كل يوم ' وبعد شهر رمضات 'الذي يصومه كل عام ' وبعد الزكاة 'التي يقوم بها اذا تم النصاب وحال الحول — الى أن يشهد موسماً هو ربيع الحب والحنان ' وملتقى المحبين والمحلصين ' ومشهد العشاق والهائمين .

تحسد لعبَّاد العقل والمادة ، ودعوة الى الايمان بالغيب ، واتباع الأمر الجرد :

وكان المسلم في حاجة الى ان يثور على عقله ، الرزين الوقور، المقلد المطبق ،

وما لذة حياة لا ثورة فيها ولا تمرد ؟ . وكان في حاجة الى ان يتخطى الدائرة المرسومة من عادات ومألوفات ، وقوانين وضعية ، وحضارة مصطنعة ومجتمع قاس ، ويفك قيوده وأغلاله ، وينتزع الزمام من يدعقله ، الذي استبد به زماناً طويلا ، ويعطيه لقلبه وعاطفته ، فيتحكمان فيه ما شاءا ، ويهم عملى وجهه كا هام الهاتمون ، ويذهب في الحب كل مذهب كا فعل العشاق المتيمون ، فلاحرية لمن ملكه المجتمع ، وسيطرت عليه الحضارة ، وتسلطت عليه آلمة التقاليد ، ولا توحيد لمن أسرته العادات ، والمألوفات والشهوات ، ولا يعتبر مطيعاً منقاداً ، مسلماً مستسلماً ، من اعتمد دائماً على عقله ، لا ينشط لعمل ، ولا يسرع لامتثال أمر ، حتى يزن في ميزان عقله المخلوق ، ويعرف فوائده المادية المحسوسة . والحج بوضعه الدقيق الغامض ، المنافي للمألوف المعروف ، لهباد العقل والمادة ، وأسارى النظم والترتيبات ، ودعوة الى الإيمان بالغيب ، واتباع الأمر المجرد ، وعزل العقل عن وظيفته لمدة محدودة ، وفي مكان محدود ، وفي كل حين وأوان ، وفي كل زمان ومكان .

وقد أبدع حجة الإسلام الغرالي كل الإبداع في بيان روح الحج وحقيقته ، - وهي الإيمان بالغيب ، والإمتثال المطلق - وصور بقلمه البليغ ، وريشته البارعة ، صورة الحج الرائعة ، وبلغ الى لب الدين وجوهره ، وروح الإسلام وحقيقته في شرح هذا الركن العظيم ، وقد غفل عن ذلك أكثر العلماء والكتئاب في القديم والحديث ، يقول رحمه الله :

« ووضعه (أي البيت ) على مثال حضرة الملوك يقصده الزوار من كل فج عميق ، ومن كل أوب سحيق شعثًا غبراً ، متواضعين لرب البيت ، ومستكينين له خضوعاً لجلاله واستكانة لعزته مع الاعتراف بتنزيهه عن ان يحويه بيت ، أو يكتنفه بلد ، ليكون ذلك أبلف في رقهم وعبوديتهم ، وأثم في إذعانهم وانقياده .

ولذلك وظاف عليهم فيها أعمالاً لا تأنس بها النفوس ولا تهتدي الى معانيها العقول ، كرمي الجار بالأحجار ، والتردد بين الصفا والمروة على سبيل التكرار ، وبثل هذه الأعمال يظهر كال الرق والعبودية ، فيان الزكاة إرفاق ، ووجهه مفهوم ، وللعقل إليه ميل ، والصوم كسر للشهوة ، الستي هي آلة عدو الله ، وتفرغ للعبادة بالكف عن الشواغل . والركوع والسجود في الصلاة تواضع لله عز وجل ، عز وجل بأفعال ، هي هيأة التواضع ، وللنفوس أنس بتعظيم الله عز وجل ، فأما ترددات السعي ورمي الجمار ، وأمثال هذه الأعمال ، فلاحظ للنفوس ، ولا أنس للطبع فيها ، ولا اهتداء للعقل الى معانيها ، فلا يكون في الاقدام عليها باعث إلا الأمر المجرد ، وقصد الإمتثال للأمر من حيث أنه أمر واجب الاتباع فقط .

وفيه عزل للعقل عن تصرفه ، وصرف النفس والطبع عن محل أنسه ، فإن كل ما أدرك العقل معناه ، مال الطبع اليه ميلاً ما ، فيكون ذلك الميل معيناً للأمر وباعثاً معه على الفعل ، فلا يكاد يظهر به كال الرق والانقياد ، ولذلك قال على الحج على الخصوص: «لبيك مججة حقاً ، تعبداً ورقاً» ، ولم يقل ذلك في صلاة ولا غيرها .

واذا اقتضت حكمة الله سبحانه وتعالى ، ربط نجاة الخلق بأن تكون أعمالهم على سنن الانقياد ، وعلى مقتضى الاستعباد ، كان ما لا يهتدى الى معانيه أبلغ أنواع التعبدات في تزكية النفوس ، وصرفها عن مقتضى الطباع والأخلاق الى مقتضى الاسترقاق ، واذا تفطنت لهذا ، فهمت ان تعجب النفوس من هذه الأفعال العجيبة ، مصدره الذهول عن أسرار التعبدات ، وهذا القدر كاف في تفهم أصل الحج إن شاء الله تعالى (١١) » .

ويقول في الرمي ، ويذكر أن العمدة فيه الانقياد والأمر المجرد :

<sup>(</sup>١) إحياء علوم الدين ــ المجلد الأول ــ ص ٢٤٠ .

« فاقصد به الانقياد للأمر إظهاراً للرق والعبودية ، وانتهاضاً لمجرد الامتثال، من غير حظ للعقل والنفس فيه . ثم اقصد به التشبه بإبراهيم عليه السلام حيث عرض له ابليس لعنه الله تعالى ، في ذلك الموضع ، ليدخل على حجه شبهة ، او يفتنه بعصية . فأمر الله عز وجل ، ان يرميه بالحجارة طرداً له وقطعاً لأمله ، فإن خطر لك ان الشيطان عرض له وشاهده ، فلذلك رماه ، وأما أنا ، فليس يعرض لي الشيطان ، فاعلم ان هذا الخاطر من الشيطان ، وانسه الذي ألقاه في قللك ليفتر عزلمك في الرمي فيه برغم أنف الشيطان .

واعلم انك في الظاهر ترمي الحصى الى العقبة ، وفي الحقيقة ترمي به وجه الشيطان ، وتقصم به ظهره ، إذ لا يحصل إرغام أنف إلا بامتثالك أمر الله سبحانه وتعالى تعظيماً له بمجرد الأمر من غير حظ للنفس والعقل فيه (١) » .

#### ويقول في الذبح :

« فاعلم أنه تقرب الى الله تعالى بحكم الامتثال ، فأكمل الهدي ، وارج ان يمتق الله بكل جزء منه جزءاً منك من النار ، فهكذا ورد الوعد ، فكلما كان الهدي أكبر ، وأجزاؤه أوفر ، كان فداؤك من النار أعم (٢) ، .

#### « الحاج » طوع إشارة ، ورهين أمر:

والحسج بمناسكه وأركانه وأعماله ، كلسه تمرين وتمثيل للإطاعة المطلقة ، وامتثال للأمر المجرد ، وسعي وراء الأمر ، وتلبية وإجابة للطلب ، فالحساج يتقلب بين مكة ومنى ، وعرفات والمزدلفة ، ثم منى ومكة : يقيم ويرحل ، ويمكث وينتقل ، ويخيم ويقلع ، إنما هو طوع إشارة ورهين أمر ، ليست له

<sup>(</sup>١) احياء علوم الدين ج ١ \_ ص ٣٤٣ .

<sup>(</sup>٢) احياء علوم الدين ج ١ ــ ص٣٤٣ .

إرادة ولا حكم ، وليس له اختيار ولا حرية ، ينزل بمنى فلا يلبث ان يؤمر الانتقال الى عرفات ، من غير أن يقف بالمزدلفة ، ويقف بعرفات ، ويظل سحابة النهار مشتغلا بالدعاء والعبادة ، وتحدث نفسه بالمكث بعد الغروب ، ليستجم ويستريح ، فلا يسمح له بذلك ، ويؤمر بالإنتقال إلى المزدلفة ، ويقضي حياته محافظاً على الصلوات في وقتها ، ويؤمر بترك صلاة المغرب في عرفة لأنه عبد لربه ، ليس عبداً لصلاته وعاداته ، فلا يصليها إلا بالمزدلفة جمعاً مع المشاء ، وتطيب له الاقامة في المزدلفة ، فيريد أن يطيلها ، فلا يسمح له بذلك، ويؤمر بالانتقال الى منى .

وهكذا كانت حياة ابراهيم وحياة الأنبياء ، وحياة العشاق المؤمنين والحبين والمتيمين ، نزول وارتحال ، ومكث وانتقال ، وعقد وحل ، ونقض وإبرام ، ووصل وهجر ، ولا خضوع لعادة ، ولا إجابة لشهوة ولا اندفاع للهوى .

# فضل المكان والزمان ، وموسم الحب والحنان ، واجتاع أهل الصدق والطلب ، في جلب رحمة الله ، وتحريك الهمم :

وكان ينبغي أن يكون ذلك في مكان ، قد قام فيه أكبر الحبين وإمام المخلصين ، وأشد الناس حبا لله ، وأحبهم الى الله في عصره ، وأسرته الصغيرة ، الطيبة المباركة ، بأكبر دور في الحب والولاء ، والاخلاص والوفاء ، والايثار والفداء ، وقاموا بأروع رواية وأجملها ، في تاريخ الحب السامي والولاء الطاهر ، والاخلاص المعجز ، وجاء من بعدهم الأنبياء والمرسلون ، والموحدون المخلصون ، والمحبون المتفانون في كل عصر ، فنسكوا مناسكهم وشهدوا مشاهدهم ، واحتذوا والمحبون المتفانون في كل عصر ، فنسكوا مناسكهم وشهدوا مشاهدهم ، واحتذوا حذوهم ، وترسموا خطاهم ، وحكوا هذه الرواية وأعادوها ، فطافوا حول البيت ، وسعوا بين الصف والمروة ، ووقفوا بعرفات ، وباتوا في المزدلفة ، ورموا الجرات ، ونسكوا في منى .

وكان في المكان والزمان ، وفصول الرواية التي يعيدونها ، والأعمال الـقي يقلدونها ، ونسائم الحب التي ينشقونها ، والجو الفائض بالايمان والحنان الذي يعيشون قيه ، وطبقات الأمة ، التي يتصلون بها ويعاشرونها ، وفي هذا الالتقاء الديني الروحي ، الذي لا نظير له على وجه الأرض ، وفي هذا الضجيج من الدعاء ، والذكر والتلبية والاستغفار ، ما يعيد الحياة الى القلوب الميتة ، ويحرك الهمم الفاترة ، وينب النفوس الخامدة ، ويشعل شرارة الحب والطموح الـتي انطفات ، او كادت تنطفىء ، ويجلب رحمة الله .

وقد أشار العلماء العارفون الى ما في اجتاع المسلمين العظيم ، واجتاع هممهم ودعواتهم وقلوبهم الصادقة من تحريك لرحمة الله تعالى ، ومن تحريك للقلوب القاسة ، وإثارة للأشواق .

### يقول حجة الاسلام الغزالي :

« فإذا اجتمعت همهم ، وتجردت للضراعة والابتهال قلوبهم ، وارتفعت الى الله سبحانه أيديهم ، وامتدت اليه أعناقهم ، وشخصت نحو الساء أبصارهم ، مجتمعين بهمسة واحدة على طلب الرحمة ، فلا تظن انه يخيب أملهم ويضيع سعيهم ، ويدخر عنهم رحمة تغمرهم (١١) » .

ويقول شيخ الإسلام أحمد بن عبد الرحيم الدهلوي :

« إعلم ان حقيقة الحج اجتاع جماعة عظيمة من الصالحين في زمان ، يذكر حال المنعم عليهم من الأنبياء والصديقين ، والشهداء والصالحين ، ومكان في آيات بينات ، قد قصده جماعات من أئمة الدين ، معظمين لشعائر الله ، متضرعين راغبين وراجين من الله الحير ، وتكفير الخطايا ، فإن الهمم اذا اجتمعت بهذه الكيفية لا يتخلف عنها نزول الرحمة والمغفرة ، وهو قوله عليه : « ما رؤي

<sup>(</sup>١) إحياء عاوم الدين \_ ج١ \_ ص ٣٤٣ .

الشيطان يوماً ، هو فيه أصغر ولا أدحر ، ولا أحقر ولا أغيظ منه في يوم عرفة ( الحديث ) (١) » .

وقال:

« ومن باب الطهارة النفسانية ، الحساول بموضع لم يزل الصالحون يعظمونه ويحلون فيه ، ويعمرونه بذكر الله ، فإن ذلك يجلب تعلق هم الملائكة السفلية ، ويعطف عليه دعوة الملأ الأعلى الكلية لأهل الخير ، فإذا حل به غلب ألوانهم على نفسه (٢) » .

# تجديد الصلة بامام الملة الحنيفية « ابراهيم » من أعظم مقاصد الحج :

ومن مقاصد الحج الرئيسية تجديد الصلة بإمام الملة الحنيفية ومؤسسها ابراهيم الحليل ، والتشبع بروحه ، والمحافظة على إرثه ، والمقارنة بين حياتنا وحياته ، وعرضها عليها ، واستعراض ما يعيش فيه المسلمون في العالم ، وتصحيح ما وقع في حياتهم من أخطاء او فساد ، او تحريف، وإعادة ذلك كله الى أصله ومنبعه ، فالحج عرضة سنوية للملة تضبط أعمال المسلمين وحياتهم ، ويتخلصون بها من نفوذ الأمم والمجتمعات التي يعيشون فيها .

قال شيخ الإسلام أحمد بن عبد الرحيم الدهاوي :

« ( ومن مقاصد الحج ) موافقة ما توارث الناس عن سيدنا ابراهيم واسماعيل عليها السلام ، فإنها إماما الملة الحنيفية ، ومشرعاها للعرب ، والنبي عليها لتظهر به الملة الحنيفية ، وتعلو ب كلمتها ، وهو قوله تعالى : « مسلة أبيك

<sup>(</sup>١) حجة الله البالغة - ج١ - ص ٥٥.

<sup>(</sup>٢) حجة الله البالغة \_ ج١ \_ ص ٥٩ .

ابراهيم <sup>(۱)</sup> ۽ .

فمن الواجب المحافظة عسلى ما استفاض عن إمامها كخصال الفطرة ، ومناسك الحج ، وهو قوله على إرث من إرث أبيكم (٢) » .

### إعادة قصة ابراهيم ، وتمثيلها في الحج :

فن أوضح ملامح الحج ، والروح المسيطرة على جميع أعماله ومناسكه ، هو الحب والهيام والتفاني ، وإعطاء زمام الجسم والفكر القلب والعاطفة ، وتقليد العشاق والحبين ، وإمامهم وزعيمهم ابراهيم الخليل ، فحيناً طواف الحب والهيام حول البيت الحرام ، وحيناً تقبيل الحجر الأسود والإستلام ، وحيناً سعي بين غايتين ، وتقليد ومحاكاة للأم الحنون ، حتى في تؤدتها ووقارها ، وفي جريها وهرولتها ، ثم قصد ( لمنى ) في يوم معين هويوم التروية ، ثم قصد الى ( عرفات ) ووقوف بساحتها وعرصاتها ، ودعاء وابتهال ، ثم بيتوتة في المزدلفة ، وعودة الى ( منى ) وحلق ونحر ، اقتداء لسنة ابراهيم ومحمد عليها السلام .

وأوضح ملامح هذا الحب والتقليد رمي الجرات ؛ الذي ليس إلا تمثيلاً لما صدر عن الخليل ، وفي تقليد أعمال المحبين تأثير غريب في انتقال عدوى الحب واتصال بالمركز الكهربائي ، الذي يجري منه التيار ، ووسيلة الى جلب رحمة الله وشمول عنايته ، وليس لمن ذاق حلاوة الحب منظر ، الذه من هذا المنظر ، الذي يحتمع فيه المحبون الطائعون لتمثيل هذه القصة التي حدثت قبل آلاف من السنين ، ولكن الله أفاض عليها الخلود ، وطلب من جميع المحبين المحلصين اعادتها وتمثيلها ، إخزاء الشيطان ، وتقوية للإيان ، واقتداء بخليل الرحن .

<sup>(</sup>١) سورة الحج : آية : ٧٨ .

<sup>(</sup>٢) حجة الله البالغة : - ج٢ - ص ٢٤ .

### قصة ابراهيم في القرآن ؛ وصلتها بالبلد الأمين :

ولد ابراهيم في بيت سادن من أعظم سدنة البلد ، ينحت الأصنام ويبيمها ، ويقوم على الهيكل الكبير ، ويتصل به عن طريق العقيدة ، وعن طريق الحرفة ، وما أعظم المشكلة ، وما أعقد العقدة ، اذا التقت العقيدة بالحرفة ، واجتمعت العاطفة الدينية مع المصلحة المالية ، ولا شيء في هذا الجو القاتم يثير الإيمان والحنان ، ويبعث على الثورة على هذه الخرافة الوثنية ، ولحنه قلب سايم 'هيّىء النبوة ، وأعد لتكوين العالم الجديد ، « ولقد آتينا ابراهيم رشده من قبل وكنتًا به عالمين (۱۱) ، إنه يبدأ ثورته بمرحلة ربما لا تصل اليها ، ولا تتناولها أعظم ثورة ، إنها مرحلة الحياة المنزلية ، ومرحلة البيت الذي ولد فيه الإنسان ، وفرض عليه ان يعيش فيه ، ويقع كل ما يحكيه القرآن في أسلوبه المعجز المبين من تحطيم ابراهيم للأصنام ، وغضب عبادها وحيرتهم وعيتهم ، وانتقامهم من الفتى الثائر ، واشتعال النار وتحولها برداً وسلاماً على ابراهيم ، ومناظرته البليغة ، أمام الملك الجبار (۲) » .

وتنتهي هذه الثورة الى ان يضيق عليه البلد ، ويغضب عليه الجتمع ، وتطارده الحكومة ، فلا يحفسل بكل ذلك ولا يحسب له حساباً ، كأنه شيء كان منه على ميعاد ، وكأنه نتيجة طبيعية قد توقعها ، فيخرج من بلده قرير العين ، رضي النفس ، إذ نجا برأس ماله ، وهو الإيمان ، فيهم في أرض الله ، وهو فريد لا يعرف له ثانياً ، والبلاد كلها نسخة واحدة من الوثنية والخرافة ، وعبادة الأوثان والشهوات ، حتى يهبط مصر ، فيكون هدف الامتحان والامتهان ، وينجو بصاحبته ، التي يطمع فيها الملك ، فيفلتان من يده ،

<sup>(</sup>١) سورة الأنبياء : آية : ١ ه .

<sup>(</sup>٣) إقرأ الآيات – ١٥ الى ٧٠ – من سورة الأنبياء .

ويأويان الى أرض الشأم ، فيغرس فيهما الغرس الكريم ، ويلقي فيهما عصا التسيار ، ويقوم فيها بدعوته الى رفض الأوثان ، والى عبادة الله وحده .

وتطيب له الاقامة في الشام حيث يتوفر الخصب ويتسع الرزق ، ويتجلى جمال الطبيعة ، فلا يلبث ، ان يؤمر بالتوجه الى أرض تقابل الشام في الخصب والماء ، وابراهيم لا يعرف لنفسه حقا ، ولا يرتبط بأرض او وطن ، إنما هو طوع إشارة ورهن أمر ، يعتبر العالم بلده والسلالة البشرية أسرته ، يؤمر بأن ينتقل مع زوجته (هاجر) ومولودها الصغير الرضيع .

وهنا في واد ضيق ، أحاطت به الجبال الجرداء من كل جانب ، وقسا فيه الجو ، وفقد الماء ، وغاب الأنيس ، وأوحش المكان ، يؤمر بترك زوجته المرأة الضعيفة العاجزة ، والمولود الصغير ، توكتلا على الله وامتثالاً لأمره ، واستسلاما لقضائه ، فلا جزع ولا فزع ، ولا إشفاق ولا حـنر ، ولا سآمـة ولا ضجر ، ولا خور في العزيمة ولا ريبة في الوعد ، تمرد عـلى التجارب ، ومعاكسة للطبيعة ، وانقطاع عن الأسباب ، وإيمان بالغيب ، وثقـة بالله ، حـين تسوء الظنون وتزل الأقدام .

ويمرض المحذور والأمر الواقع ، فيغلب على الطفل المطش ، ويشتد بالأم الظمأ ، ولا مطمع هناك في ثماد (١) تروي غلتها ، وهنا تجيش في المرأة عاطفة الأمومة والحنان ، والاشفاق على المولود الصغير ، فتخرج باحثة عن الماء ، او عن سيارة تحمل الماء ، وتعدو مضطربة والهة بين جبلين ، يغلب عليها الجنين والإشفاق على الولد ، فترجع لتطمئن الى وجوده وحياته ، يغلب عليها الخوف على الحياة ، فتعدو مسرعة تبحث عن ماء ، او عن أثر إنسان ، وهي بسين اضطراب توحيه الطبيعة ، وسكينة يوحيها الإيمان والثقة ، وتعرف – وهي زوج نبي وأم نبي إلى البحث عن الأسباب لا ينافي الإيمان والثقة بالله ، فهي

<sup>(</sup>١) الثمد : الماء القليل يتجمع في الشتاء ، وينضب في الصيف ، او الحفرة يجتمع فيها ماء المطر ، جمع ، ثماد .

مضطربة في غير يأس ، ومؤمنة في غير تعطل وتواكل ، منظر لم تشهد السهاء مثله ، وجاشت الرحمة الإلهية ، وتفجئر الماء بطريق معجز ، فكان ماء خالداً مباركا لا ينضب ولا يغيض ، قد وسع الخلق ، ووسع الأجيال ، وكان ماء لكل عصر ، ولكل أمة ، فيه غذاء وشفاء ، وفيه بركة وأجر .

وخلد الله هذه الحركة الاضطرارية ، التي ظهرت من امرأة مؤمنة مخلصة ، فجعلها حركة اختيارية ، يكلف بها أعظم العقلاء ، وأعظم الفلاسفة والنبغاء ، وأعظم الملوك والعظهاء ، في كل عصر ، وفي كل جيل ، فيلا يتم نسكهم إلا بالسعي بين هذين الجبلين اللذين هما ميقات كل محب ، وغاية كل مطيع ، والسعي خير ممثل لموقف المسلم في هذا العالم ، فهو يجمع بين العقل والعاطفة ، وبين الحس والعقيدة ، إنه يستعين بالعقل ، ويستخدمه في مصالح حياته ، ولكنه ينقاد أحياناً للعاطفة ، التي هي أعمق من العقل ، انه يعيش في عالم قد حف بالشهوات ، وملىء بالزخارف والمظاهر ، لكنه يمر بينها ، كالساعي بين الصفا والمروة ، لا يعرج على شيء ، ولا يتقيد بشيء ، إنما غايته وهمه ما يستقبله ، والمروة ، لا يعرج على شيء ، ولا يتقيد بشيء ، إنما غايته وهمه ما يستقبله ، يعتبر حياته أشواطاً محدودة ، يقطعها إطاعة لربه ، واقتداء بسلفه ، لا يمنعه إعانه عن البحث والسعي ، ولا يمنعه سعيه عن التوكل على الله والثقة به ، حركة قيمتها وروحها ورسالتها « الحب » و « الانقياد » .

ويكبر الولد ، ويبلغ السن التي تقوى فيها عاطفة الأبوة ، فيرافق والده ويسعى معه ، ويشعر الوالد العظيم الذي قويت فيه العاطفة الإنسانية ، وطبع على الحب والحنان بميل شديد الى ولده وفلذة كبده ، وهنا المشكلة ، فإن قلبه هو القلب السليم الذي خص بالحبة الإلهية ، إنه ليس كقلب كل انسان ، انبه قلب « خليل الرحمن » ، والحبة لا تعرف شريكا ، ولا تحتمل عديلا ، فكيف وهي الحبة الإلهية ، وهنا يتلقى ابراهيم اشارة بذبح الولد الحبيب ، ورؤيا الأنبياء وحي ، وتتكرر الاشارة ، فعرف انه أمر يراد ، وانه جد ، فيختبر ولده ، لأنه شيء لا يتم الا بموافقته وجلادته ، فيجد عنده غاية البر ، وغاية

النجابة ، وغاية التضعية والتسليم للأمر الإلهي ، وهو نبي ابن نبي ، وجد نبي ، وقال يا أبت افعل و قال يا أبت افعل ما تؤمر ستجدني إن شاء الله من الصابرين (١) ، .

وهنا يقع ما لا يصدقه العقل ، فيخرج الوالد مع ولده النجيب الحبيب ، ذلك ليذبح ولده ، وهذا يطيع ربه ووالده ، وكلاهما مطيع للرب مستسلم لأمره ، وعرض لهما الشيطان – ذلك الذي تكفل بالضلال ، ومنع الإنسان من السمادة – فحاول صرفهما عن التنفيذ ، وزين لهما العصيان ، ورغبهما في الحياة ، فاستعصيا عليه ، وأبيا إلا ان ينفذا أمر الله ، وهنا يقع ما تضطرب له الملائكة ، ويفزع له الإنس والجن ، فينتصب الولد للذبح ، ويضع الوالد السكين على حلقومه يحاول جهده الذبح ، ووقع ما أراده الله . فلم يكن المقصود ذبح اسماعيل ، إنما كان المقصود ذبح الحب الذي ينازع الحب الإلمي ويقاسمه ، وقد 'ذبح بوضع السكين على الحلقوم ، إنما ولد اسماعيل ليعيش ويزدهر وينسل ، ويولد في ذريته آخر الأنبياء وسيدهم ، فكيف 'ينبح وكيف عوت ، قبل أن يتحقق ما أراده الله ؟ ، وفدى الله اسماعيل بكبش من الجنة 'يذبح مكانه ، وجعلها سنة باقية في عقبه وأتباعه ، يذبحون أيام النحر ويحددون مكانه ، وجعلها سنة باقية في عقبه وأتباعه ، يذبحون أيام النحر ويحددون ذكرى هذ الذبح العظيم ، ويضحون في سبيل الله ما يشترونه بحر "أموالهم :

« فلمَّا أسلما وتلَّه للجبين ، وناديناه أن يا ابراهيم ، قد صدَّقت الرؤيا ، إنَّا كذلك نجزي المحسنين ، إن هذا لهو البلاء المبين ، وفديناه بذبح عظيم ، وتركنا عليه في الآخرين ، سلام على ابراهيم (٢) ،

وخلد الله تمثيل قصة الشيطان مع ابراهيم ، وجعل رجمه بالحصى في الأمكنة

<sup>(</sup>١) سورة الصافات ، آية : ١٠٣ .

<sup>(</sup>٢) الصافات ، آية : من ١٠٤ إلى ١٠٩.

التي اعترض فيها لإبراهيم ينهاه ويصرفه ، عملا يتكرر كل عام ، وقصة 'تمثل في أفضل الآيام إثارة لبغض الشيطان ، وإظهاراً للتمرد عليه والعصيان ، وهي حركة يشعر فيها المؤمن بلذة وحياة وعاطفة ، إذا صبح فيه الإيمان ، واستقام فيه الفهم ، وكمل الإنقياد للأوامر ، ويعرف انه في صراع دائم مع قوى الشر ، ومعركة مع إبليس وجنوده ، وأ"نه ليس له نصيب منه إلا" الر"جم والهوان .

ويدور الزمان دورته ، واسماعيل الصغير شاب قوي ، أكرمه الله بالنبوة والسيادة ، وقد أغرت دعوة إبراهيم وتوسعت وانتشرت ، وكان لابد لها من مركز تأوي إليه ، وتعتمد عليه ، وكثرت القصور للملولا ، والمعابد للطاغوت يطاع فيها الهوى ، ويعبد فيها الشيطان ، وليس لله على أرضه مسجد يخلص لعبادته ، ويطهر لقاصديه وعابديه ، فيؤمر ابراهيم بعد ما قام الدين على قدمه وساقه ، وظهرت نواة الأمة المسلمة الحنيفة لبناء بيت الله تعالى ، يكون مثابة للناس وأمنا ، ومعبداً لله وحده ، فيتعاون الوالد والولد في بناء هذا البيت البسيط المتواضع في مظهره ، العميق الرفيع في عظمته ، فينقلان الحجارة ، وي فعان البناء ، و وإذ يرفع ابراهيم القواعد من البيت واسماعيل ، ربنا تقبل وي فعان البناء ، و وإذ يرفع ابراهيم القواعد من البيت واسماعيل ، ربنا تقبل مسلمة لك ، وأرنا مناسكنا ، وتب علينا ، إنك أنت التواب الرحيم (١١) »

وقسام البيت على أساس من إيمان وإخلاص ، ليس لهما نظير في الدنيا ، وتقبّله الله بقبول حسن ، وقضى ببقائه ، وكساه الجمال والجلال ، وعطف إليه القاوب والنفوس ، وجعله مهموى الأفئدة ومغناطيس القلوب ، يود النساس لويسعون إليه على رؤوسهم ، ويصلون إليه ببذل مهجهم ونفوسهم ، مع تجرده عن كل ما يستهوي القلوب ، ويستلفت الأنظار ، ووقوعه في بلد بعيد عنجمال الطبيعة وبهرج المدنية . ولما كان ذلك نودي ابراهيم : «وأذن في الناس بالحج

<sup>(</sup>١) سورة البقرة ، آية : ١٣٧ – ١٣٨ .

يأتوك رجالاً وعلى كل ضامر يأتين من كل فج عميق ، ليشهدوا منافع لهم ويذكروا اسم الله في أيام معلومات ، على ما رزقهم من بهيمة الأنعام ، فكلوا منها وأطعموا البائس الفقسير ، ثم ليقضوا تفثهم وليوفوا نذورهم وليطوفوا بالبيت العتيق (١) »

كان العالم في عصر ابراهيم عليه السلام خاضعاً للأسباب ، واعتمد النياس عليها اعتاداً زائداً ، حق أصبحوا يعتقدون أنها مؤثرة مستقلة قائمة بذاتها ، وحق أصبحت أرباباً من دون الله ، وأصبح هذا الخضوع للأسباب وتقديسها والإعتاد عليها وثنية أخرى غير الوثنية التي أغرقوا فيها وغلوا ، من عبادة الأصنام والأوثان ، وكانت حياة ابراهيم ثورة على الوثنيين ، ودعوة الى التوحيد النقي الخالص ، وتحقيقاً لقدرة الله الواسعة المحيطة بكل شيء وا "نه يخلق الأشياء من عدم ، وأ "نه يخلق الأسباب ويملكها ، ويفصل الأسباب عن المسبات ، وينتزع عن الأشياء خواصها ، وطبيعتها ، ويستخرج منها أضدادها ، ويسخرها لما يشاء ومتى يشاء ، أشعل الناس له النيران ، وقالوا ، « حر قوه وانصروا آلفتكم يشاء ومتى يشاء ، أشعل الناس له النيران ، وقالوا ، « حر قوه وانصروا آلفتك ليس الإحراق لها طبيعة دائمة ، لا تنفك عنها ، إنما هي طبيعة مودعة أمانة فيها ، إذا أراد أطلق لها العنان ، وإذا أراد أمسك الزمام ، وحو هما إلى برد وسلام ، فخاضها مؤمناً مطمئناً واثقاً ، وهكذا كان ؛ « قلنا يا نار كوني برداً وسلاماً على الراهيم ، وأرادوا به كيداً فجملناهم الأخسرين "٢) »

واعتقد الناس أنه لاحياة إلا بالخصب والميرة والماء الغزير ، فكانوا يرتادوها لاسرهم وأبنائهم ويختارون لسكنهم ووطنهم أراضي نحصبة تكثر فيهـــا المياه ،

<sup>(</sup>١) سورة الحج - ٣٧ - ٣٨ - ٣٩ .

<sup>(</sup>٢) سُورة الأنباء ـ ٦٨ .

<sup>(</sup>٣) سورة الأنبياء \_ ٦٩ \_ ٧٠ .

ويتوفّر فيها الخصب ، وتسهل فيها التجارة والصناعة ، وقد ثار ابراهيم على هذه العادة المتبعة والمُرف الشائع ، والإعتاد على الأسباب ، فاختار لأسرته الصغيرة — المكونة من أم وابن — واديا غير ذي زرع ، لا زراعة فيه ولا تجارة ، منقطعاً عن العالم ومراكزه التجارية ، ومواضع الرخاء والثراء ، ودعا الله تعالى أنيوسع لهم الرزق ويعطف إليهم القلوب ، ويجبي إليهم الثمرات من غير سبب وطريق معروف ، فقال : ربّنا إني أسكنت من ذريّتي بواد غير ذي زرع عند بيتك الحرم ، ربنا ليقيموا الصلاة ، فاجعل أفئدة من الناس تهوي إليهم وارزقهم من الثمرات لعليهم يشكرون (١٠) »

وأجاب الله دعاءه ، فضمن لهم الرزق والأمن ، وجعل بلدهم محطاً للخيرات والثمرات : « أو لم نمكن لهم حرماً آمناً يجبى إليه ثمرات كل شيء ، رزقاً من لدتنا ، ولكن أكثرهم لا يعلمون (٢) » فليعبدوا رب هذا البيت الذي أطعمهم من جوع وآمنهم من خوف (٣) » . تركهم في أرض لا أثر فيها لماء يروي الغلة ، ويبل الحلقوم ، فإذا بماء يفور من الرمال ، ويفيض من غير انقطاع يشربه الناس في سخاء ، ويحملونه الى بلدهم . ويترك أهله في بلد قفر لا أنيس فيه ، فإذا به يصبح مكاناً يؤمه الناس من كل صوب ، ويأتون إليه من كل فج عميق .

وهكذ كانت حياة ابراهم تحديًا للمادية المسرفة الشائعة في عصره ، وعبادة الأسباب وا تخاذها ارباباً من دون الله ، ومثالًا للإيمان بالله وقدرته المطلقة ، وأن إرادته فوق كلشيء، وهكذا كانت سنة اللهمعه، كخضع له الأسباب ويخلق له ما تحار فعه الألباب .

الحج ، تخليد لخصائص ابراهيم ومآثره ،

والحج ومناسكه وما يحيط به من ذكريات ، وحوادث ، وما يتلبس بــه

<sup>(</sup>١) سورة ابراهيم ـ ٣٧ .

<sup>(</sup>٣) سورة القصص ـ ٧ ه .

<sup>(</sup>٣) سورة قريش ـ ٣ ـ ٤ .

الحاج من التجراد عن المظاهر ، وما يأتي به من عمل ونسك - من إحرام ووقوف ، وإفاضة ، ورجم وسعي وطواف - تخليد لما اختص به ابراهيم عليه السلام من التوحيد ونفي الأسباب ، والتوكل على الله والتفاني في سبيه ، وايثار لطاعته ومرضاته ، وتمر دعلى العادات والأعراف ، والمعايير الزائفة والمشل المصطنعة ، وتجديد لذلك الإيمان القوي ، والحب العميق والتضحية الفائقة والإيثار الرفيع ، والحج ضامن لبقاء هذه المعاني السامية كلتها ، وهدنه القيم الربانية كلتها ، وبقاء الجامعة الإسلامية الإنسانية التي هي فوق القوميات والعنصريات والوطنيات المحدودة المصطنعة ، ودعوة الناس إلى أن يسيروا على والعنصريات والوطنيات المحدودة المصطنعة ، ودعوة الناس إلى أن يسيروا على نهج ابراهيم ويتشبعوا بروحه ، ويقوموا بدعوته في كل عصر وفي كل مكان ، وملة أبيكم ابراهيم ، هو سمّا كم المسلمين من قبل ، وفي هذا ليكون الرسول شهيداً عليكم وتكونوا شهداء على الناس ، فأقيموا الصلاة وأتوا الزكاة واعتصموا بالله ، هو مولاكم ، فنعم المولى ونعم النصير (۱) »

### عنوان جديد ، وخط فاصل في كتاب الانسانية :

إن ابراهيم ودعوته وجهاده عنوان جديد 'نيّر مشرق في كتاب الإنسانية وامتدادها 'ينفصل به التاريخ عن التاريخ ' وتتوزع بة الإنسانية بين المعسكرين يخلدان مع الزمن ' ويبتدىء به عهد وينتهي به عهد ' وقد جعل الله لإبراهيم الإمامة الخالدة والكلمة الباقية ' وجعل في ذريته النبوة والولاية ' والوصاية الدينية على العالم للأبد ' وكتب لأسرته ومن دخل داره ' الجهاد للحق ' والوقوف في وجه الباطل إلى آخر الأبد ' والدعوة إلى الله ' وتجديف سفينة البشرية في عواصف هوجاء ' وأمواج عاتية ' والمحافظة على هذا السراج منأن ينطفىء ' وهو العامل البناء الوحيد الذي استعمله الله في إسعاد البشرية

<sup>(</sup>۲) سورة الحج : ۷۸ .

وعَصمها من تخريب العالم وتدمير الإنسانية ، وسوقها إلى الجحيم .

#### ماد الانسانية ، وقيام للناس:

والحج وشهود الموسم ، والتقاء أبناء ملة ابراهيم في مكة كل عام ، هو كاف لبقاء هذه الصلة ، بين ابراهيم وأتباعه ، وأبنائه الروحيين ، وتجديد هذه المعاني والمقائد والأهداف التي فيها بقاء لهذه الملة والإنسانية كلها ، لذلك قال الله تعالى : و جعل الله الكعبة البيت الحرام قياماً للناس والشهر الحرام والهدي والقلائد ، ذلك لتعلموا أن الله يعلم ما في السموات وما في الأرض وأن الله بكل شيء عليم (۱) »

#### مركز دانم للهداية والارشاد ، والاصلاح والجهاد :

وجاء عهد الإسلام ودور الرسالة المحمدية الحالدة ، فأصبح هذا البيت مركزاً للهداية والإرشاد ، والإشعاع الروحي ، والغذاء العاطفي ، تقام حوله المناسك ، وتغتذى به العاطفة ، وتشعل به مجامر القلوب ، وتشحن به « بطاريتها » الفارغة ، ويتلقى منه الرسالة الدينية ، ويجتمع حوله العالم الإسلامي كل عام ، يؤدى خراجه من الطاعة ، وضريبته من الحب والإنقياد ، ويثبت تمسكه بهذا الحبل المتين ، ولجوئه إلى هذا الركن الركين ، ويطوف حوله أعظم العلماء والعقلاء ، والزعماء والعظماء ، والملوك والأدراء ، والأغنياء والفقراء ، في وله وهيام ، وفقه وحكمة ، يثبتون أنهم مجتمعون على تفرق ، متوحدون على تعدد ، متركزون على انتشار ، أغنياء على الفقر ، أقوياء على الضعف، ينتشرون في العالم ويسعون في أرزاقهم ومصالحهم ، وينتسبون إلى أمم وسلالات ، ويختلفون في الحضارات والثقافات ، ويلتقون على نقطة واحدة وحول نقطة

<sup>(</sup>١) سورة المائدة : ٧٧.

واحدة ، وحياتهم كلتها طواف وسمي ، ونسك وعبادة ، وإيمان وعقيدة ، ومقاماتهم كلتها منى وعرفات ، وأسفار ووقفات ، وإنما هم في رحسلة دائمـة ، وتقدم مستمر ، وتعارف منكر ر ، حتى يقضوا نحبهم ويلقوا رتبهم .

وكان من الطبيعي بعد ذلك كله ، أن يحن المسلم ، لاسيا الوافد من مكان بعيسد ، إذا قضى حجة ، وأدى مناسكه الى مهجر خاتم المرسلين ومثواه الأخير ، ومأرز الإسلام ، الى المسجد الذي انبثق منه النور ، وانطلقت منه موجة الهداية والعلم ، وقوة الإسلام في العالم ، الى المدينة ، التي آوى إليها الإسلام ، وتمثلت فيها فصول التاريخ الإسلامي الأول ، وابتل ترابها بدموع الصحابة رضي الله تعالى عنهم ودمائهم ، فيصلي في المسجد الذي تعادل ركعة فيه ألف ركعة في غيره (١١) ، ويقف في مواقف ، وقف فيها الشهداء والصديقون، والسابقون الأولون ، فيستمد منها الصدق والإيمان ، والحب والحنان ، والبطولة والشهادة في سبيل الإسلام ، ويصلي ويسلم على هذا الذي الذي خرج بدعوته وجهاده من الظلمات الى النور ، ومن عبادة العباد الى عبادة الله ، ومن ضيق وجهاده من الظلمات الى النور ، ومن عبادة العباد الى عبادة الله ، ومن ضيق الدنيا الى سعتها ، وذاق لأول مرة حلاوة الإيمان ، وعرف قيمة الإنسان .

عرضة سنوية تحفط على الأمة نقاءها وأسالتها ، وتعصم الدين عن التحريبف والفساد الشامل :

والحج عرضة سنوية للملة ، يرجع إليها الفضل في نقائها وأصالتها ، وفي بقاء هذا الدين ، بعيداً عن التحريف والغموض والإلتباس ، وفي بقاء هذه الأمسة ، بعيدة عن الإنقطاع عن الأصل ، والمصدر والأساس ، محفوظة من المؤامرات والمغالطات التي وقعت أمم كثيرة فريستها في الزمن الماضي ، وعن طريق هذه المؤسسة العظيمة الحالدة محتفظة بطبيعتها المؤسسة العظيمة الحكيمة ، تبقى هذه الأمة العظيمة الحالدة محتفظة بطبيعتها

<sup>(</sup>١) عن أبي هريرة رضي الله عنه ، قال ، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : « صلاة في مسجدي هذا خير من ألف صلاة فيا سواه ، إلا المسجد الحرام » (متفق عليه) .

الإبراهيمية الودوع الحنون العطوف الرؤوف الثائرة القوية الحنفية السمحة وتتوارثها جيلاً بعد جيل وكأنها القلب الحي القوي الفياض الذي يوزع الدم الى عروق الجسم وشرايينه وبها تستعرض هذه الأمة بجموعها في صعيد واحد وينفي بذلك علماؤها وزعماؤها تحريف الغالين وانتحال المبطلين وتأويل الجاهلين وخرافة المخرفين ويردونها الى الأصل الإبراهيمي الحنفي وإلى الشرعة المحمدية (الصافية) والى الدين الخالص وبها تستطيع هذه الأمة أن تحافظ على وحدتها الدينية والعقلية والثقافية وتعتصم عن أن تؤثر فيها الاقليمية والمحلية تأثيراً يفقدها الوحدة الحنيفية الإبراهيمية والصبغة الإسلامية المحمدية عمدية كاكان شأن الديانات السابقة المحتمية والأمسم الدينية العديدة.

لقد قدر الله لهذه الأمة الخالدة أن تعيش في بيئات مختلفة ، وفي أقاليم عديدة ، وتجتاز أدواراً كثيرة جداً ، مختلفة جداً ، من حرارة وقوة وجود وخمود ، وعنف وقسوة ، ومصارعة ومقاومة ، وإغراءات مادية وسياسية ، وتقدم في الحضارة والمدنية ، وتوستُع في المال والمادة ، وضيق وضلك ، وبذخ وترف ، وعسر ويسر ، وشدة ورخاء ، وتسلسُّط عدو قاهر وملك جائر ، وكانت الأمة في حاجة دائمة إلى إشعال جذوة الإيمان ، وإثارة عاطفة الحتب والحنان ، وإعادة الوفاء والولاء في سائر الأجزاء والأعضاء ، فجعل الحج ربيعا نورق فيه أغصان هذه الشجرة الخالدة كل عام ، وتؤتي أكلها كل حين بإذن رجها ، وتكتسى فيه هذه الشجرة العالمية لباساً جديداً قشيباً ، غضاً طرياً .

وقد سبق شيخ الإسلام أحمد بن عبد الرحيم الدهاوي ، بما أكرمه الله من فقه دقيق ، وفهم عميق لأسرار التشريع ومقاصد الإسلام ، فأشار الى هذه النكتة في كتابه « حجه الله البالغة » فقال :

وكا أن الدولة تحتاج الى عرضة بعد كل مدة ليتميز الناصح من الغاش ؛

والمنقاد من المتمرّد، ليرتفع الصّيت، وتعلو الكلمة ، ويتعارف أهلها فيا بينهم ، فكذلك الملّة تحتاج الى حج ، ليتميّز الموفق من المنافق ، وليظهر دخول الناس في دين الله أفواجاً ، وليرى بعضهم بعضاً ، فيستفيد كل واحد ما ليس عنده ، إذ الرغائب إنما تكتسب بالمصاحبة والتراني (١) »

وقسال:

﴿ وإذا جعل الحج رسماً مشهوداً نفع عن غوائل الرسوم › ولا شيء مثله في تذكُّر الحالة التي كان فيها أئمة الملـــة والتحضيض على الأخذ بها (٢) »

وقسال:

« ومنها تحقيق معنى العرضة ، فإن لكل دولة أو ملة اجتاعاً يتوارده الأقاصي والأداني ، ليعرف في بعضهم بعضاً ، ويستفيدوا أحكام الملتة ، ويعظموا شعائرها .

والحج عرضة المسلمين وظهور شوكتهم واجتماع جنودهم وتنويه ملتتهم ،وهو قوله تعالى :

« وإذ جعلنا البيت مثابة للناس وأمناً (٣) »

مركز الاشعاع العالمي الخالد:

وقضى الله أن لا يخلو « الحـج ، في أشد أيام هذه الأمة وأحلكها ، من

<sup>(</sup>١) حجة الله البالغة ـ ج١ ص ٥٩ ـ ٠٠ .

<sup>(</sup>٢) ايضاً - ج١ - ص ٩٥ - ٢٠ ،

<sup>(</sup>٣) أيضاً ج٢ - ص ٢٤ .

الربانيين المخلصين ، ومن الصالحين المقبولين ، ومن الدعاة المرشدين ، ومن الداعين المبتهلين ، ومن الخاشعين المنيبين ، ومن العلماء الراسخين الذين يملاون الجسو روحانية وخشوعاً ، فترق القلوب القاسية ، وتخشع النفوس العاصية ، وتفيض العيون الجامدة ، وتلتهب المجامر الخامدة ، وتنزل رحمة الله وتغشى السكينة ، ويخزى الشيطان ، لذلك جاء في الحديث ، أن رسول الله عليه على يوم عرفة ، الشيطان يوما هو فيه أصغر ولا أدحر ولا أحقر ولا أغيظ منه في يوم عرفة ، وما ذاك إلا بما يرى من تنزل الرحمة ، وتجاوز الله عن الذوب العظام ، ١١ ، ويتكهرب الجو فيشحن المسلمون الذين جاءوا من كل صوب بعيد وفج عميسق ، ويقارية ) قلوبهم الفارغة ، ويأخذون زاداً من إيمان وحب وحماسة ، وعلم وفقه ، يعيشون عليه في حياتهم الباقية ، ويقاومون به كل ما يواجهونه من وفقه ، يعيشون عليه في حياتهم الباقية ، ويقاومون به كل ما يواجهونه من الذين قعد بهم الفقر أو الضعف ، أو المرض أو العدو ، وهكذا يجري هذا التيار الكهربائي الإيماني في جسم هذه الأمة المنتشرة في الآفاق ، فيتعلم الجاهل ، ويقوى الضعيف ويتحمس الخامد ، وتكتسب الأمة بذلك قوة جديدة على ويقوى الضعيف ويتحمس الخامد ، وتكتسب الأمة بذلك قوة جديدة على تأوية رسالتها ، وتستأنف كفاحها من جديد .

#### مظهر الجامعة الانسانية الاسلامية:

والحج انتصار للقومية الإسلامية على القوميات الوطنية والعنصرية واللسانية التي قد يصبح بعض الشعوب الإسلامية فريستها تحت ضغط عوامل كثيرة ، وهو إظهار لشعار هذه القومية ، فتتجرد جميع الشعوب الإسلامية عن جميع ملابسها وأزيائها الإقليمية التي تميز بعضها عن بعض ويتعصب لها أقوام ؛ وتظهر كلها في مظهر واحد يسمى ( الإحرام ) في لغة الدين والفقه وفي مصطلح الحج والعمرة ،

<sup>(</sup>١) رواه مالك مرسلا .

حاسرة رؤوسها ما بين رئيس ومرؤوس ، وصغير و كبير ، وغني وفقير ، وتهتف كلها في لغة واحدة ، ونغمة واحدة ، « لبتيك اللهم لبتيك ، لبتيك لا شريك لك لبتيك ، إن الحمد والنعمة لك والملك ، لا شريك لك ، ، وهكذا تتجلنى القومية الإسلامية في اللباس والهتاف ، وهما من أوضح ما تجلت فيه قومية ، وفي وحدة المناسك والغايات التي يقوم بها جميع الأفراد والشعوب ، ويسعى إليها العرب والعجم ، ويلتقي عليها القاصي والداني ، فكلهم يطوفون حسول بيت واحد ، ويسعون بين غايتين مشتركتين (الصفا والمروة) ، وكلتهم يقصدون (منى) ، وكلتهم يؤمون (عرفات) ويَقِفُون في موقف واحد ، وكلتهم بيتون في مبيت واحد ، « فإذا أفضم من عرفات فاذكروا الله عند المشعر الحرام ، واذكروه كا هداكم وإن كنتم من قبله لمن الضالين (۱) » ، ويفيضون الحرام ، واذكروه كا هداكم وإن كنتم من قبله لمن الضالين (۱) » ، ويفيضون إياما في ( منى ) تجمع بينهم أشغال واحدة من غرححيم (۲) » ، وكلهم يقفون أياما في ( منى ) تجمع بينهم أشغال واحدة من غر

وما دام الحج – والحج فريضة باقية الى يوم القيامة ، ومؤسسة خالدة خلود هذه الأمة – فالمسلمون لا تبتلعهم القوميات ، كا ابتلعت أنما كثيرة ، ولا يصبحون ضحيتها ، ولا تكون بلادهم التي يحبُّونها بسائق الفطرة والعاطفة والعصبية ، قبلة يتوجهون إليها ، إنما هي قبلة واحدة يتوجه إليها الشرقي والغربي ، والعجمي والعربي ، وإنما هي كعبة واحدة يحج إليها الهندي والأفغاني ، والمسلم الأوروبي والأمريكي ، و وإذ جعلنا البيت مثابة للناس وأمنا واتخذوا من مقام ابراهيم مصلى (٣) ، ويحن إليها المسلم في أقصى الأرض ، وينذر لهذه الرحلة النذور ويسمى إليها على الرأس والعين ، ويعتبر ذلك غاية الأوطار وأقصى النذور ويسمى إليها على الرأس والعين ، ويعتبر ذلك غاية الأوطار وأقصى

<sup>(</sup>١) سورة البقرة : ١٩٨.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة : ١٩٩.

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة : ١٢٥ .

الأماني وأعظم السعادات .

### ليشهدوا منافع لهم :

وشرع الحج لجميع هذه الفوائد والمنافع التي نعلم منها الكثير ، ونجهل منها الكثير ، وربما كان ما نجهله ونتمتع به أكثر مما نعرفه ، ومما نوه به حكماء الإسلام ، وأشادوا به في مؤلفاتهم ، فقد قال الله تعالى : ( ليشهدوا منافع لم (۱۱) ) ، فأطلق المنافع ، ونكر ها وأبهمها ، ودل هذا التعبير البليغ على كثرتها وتنو عها وتجد دها ، في كل زمان وإنها أكثر من أن يأتي عليها الإحصاء والإستقصاء (۲) .

<sup>(</sup>١) سورة الحج : ٢٨ .

<sup>(</sup>٢) إن الحج لا شك موسم ، يشهده المسلمون من آفاق الأرض ونواحي العالم الاسلامي ، ليشهدوا منافع لهم ، فيستطيعون أن يتبادلوا الرأي السديد والفكر الحصيف ، ويتمرف بعضهم ببعض ، ويجتمعوا على كلمة واحدة ومصلحة واجعة واشدة . ولكن ليست هذه حكمة الحج الوحيدة ، كا اعتاد الكتاب العصريون أن ينوهوا يها ، وليس الحج مؤتمراً سياسياً فعسب ، كا يصوره كثير من جمة الأقلام ، ورجال السياسة والاجتاع في هذا العصر ، فلو كانت هذه هي الحكمة التي شرع لها الحج ، لكان في الحج استقرار وساده جو من الهدوء يساعد على ذلك ، ولكنه اضطراب وانتقال من مكان إلى مكان ومن نسك إلى نسك ، ولكانت دعوة مقصورة على العلسماء والزهماء ، والأذكياء والنبهاء ، وعلى الحاصة من المسامين ، إنها لا شك ثمرة ، ن ثمرات الحج ، ولكن ليست هي الغايسة التي شرعت لها هذه الفريضة العظيمة ، وقد فرضت على المسلمين ، فقال تعالى : « وله على الناس حج البيت من استطاع إليه سبيلا ، ومن كلو فإن الله غني عن العالمين » وقال رسول الله صلى الله عليه وملم : « من ملك واحال وراحلة تبلغه إلى بيت الله ولم يحج ، فلا عليه أن يمرت يهودياً أو فصرانيا » ، ولحكان وراحلة تبلغه إلى بيت الله ولم يحج ، فلا عليه أن يمرت يهودياً أو فصرانيا » ، ولحكان له وضع غير هذا الوضع ، ومكان غير هذا المكان القاحل النائي .

# يجب أن 'يمثـل البلد الأمين الحياة الاسلامية ، والمجتمع الاسلامي المثالي ، في كل زمان :

ولما كان الحج عرضة سنوية للمَّلة ، يلتقي فيها المسلمون على صعيد واحد من العقيدة والعاطفة والغاية ، في جو ديني رَّ باني ، وفي محيط روحي إيمـــاني ، يستمدون منه قوة جديدة وروحاً جديدة ، و يصحّحون ما وقع في عقيدتهم من انحراف ، وفي عاداتهم وشعاراتهم من فساد ، وما اعتراهم من زيخ أو وهن بتأثير الحضارات والفلسفات العجمة الأجنبية ، وتقليد الشعوب والأمم السق تجاورهم ، أو يعيشون فيها ، ويستطيعون أن يردوا كل شيء الى أصله ، وأن يستقوا الدين من منابعه الصافية الأصيلة ، وجب بحكم العقل والمنطق ،وبجكم روح الاسلام وحكمة الحج ، أن يظلُّ البلد الأمين الذِّي يقع فيه الحج ، ويدور حوله أميناً للحياة الاسلامية الصافية الأصيلة ( يصور الحياة الاسلامية ) بجميع جوانبها ومزاياها ومظاهرها ، حتى يلمسها ويتذَّوقها كل وارد إليه مها قصرت إقامته وقلتت معرفته ، لأن الله قد قضى أن يكون هذا البلد مركز الحج الى آخر الزمان ، ومثابة للمسلمين من جميع أنحاء العالم في كل سنة ، يَفِيدُون إليه، وهم مؤمنون بحق بأنهم يقصدون بلداً هو معدن الطهر ، ومولد الدين وعاصمة الاسلام الروحية ، وكل ما يشاهد ويسمع في جوانبه هو حجة المسلم الغريب الذي يُميش بميداً عن مهد الاسلام ، وليس بعد عمل أهل مكة والمدينة حجة عند عامة المسلمين « وما وراء عدّادان قرية » .

وهذه الطبيعة البشرية التي لا نستطيع أن نتغلتب عليها بمنطق أو دليل ، أو خطابة أو بلاغة ، وهو الاحتجاج بعمل أهل المركز زعيم لدين أو حضارة ، وهو العرف الذي جرى في مجال اللغة والآداب ، والحضارة والفقه ، فكانت لغة قريش ، ثم لغة البادية العربية ، هي الحجة في اللغة العربية ، ومناهج كلامها ولهجاتها ، وكان عمل أهل المدينة حجة في مذهب كبيرٍ من المسذاهب الفقهية

الاسلامية (١) ، وظل عمل أهل قرطبة حجة عند كثير من فقهاء المغرب عندما كانت في أوجها العلمي الثقافي ، وكانت مجمع العلماء والقضاة ، واحته الناس قديماً وحديثاً بعادات عاصمة البلاد ومركزها الحضاري ، وتنافس الناس في تقليدها ، ورأوا فيها المثل الكامل ، والقدوة في الحضارة والأناقة والظرف ، ودعاة الاسلام وزعماء الاصلاح يلقون صعوبة ومحنة ، اذا احتج الحجاج بما قد يشاهدونه ويسمعونه في مركز الاسلام ومهبط الوحي مما لا يتفق مع أحكام الشريعة الاسلامية ، أو آدابها ويصعب ازالتهم عن ذلك ، ٢٠ »

# يجب أن يبقى « البلد الأمين » محتفظاً بطراز خاص ، والحج بروح الجهـــاد والتقشف :

وجانب أدق من هذا ، وهو أن يبقى هذا البلد الأمين — على مر" العصور والأجيال ، ورغم تطورات المدنية ومرافق الحياة في العالم — محافظاً على شيء من البساطة والطبيعة ، وعلى شيء من التقشف ، ويتذكر فيه الوافدون من أنحاء العالم ، الجو" الذي كان المسلمون الأولون يقضون فيه مناسكهم ، ويشعرون بشعورهم ، أو قريب من شعورهم ، ويشعرون بانتقال من عالم إلى عالم ، ومن جو" إلى جو" ، ومن حياة إلى حياة ، فإن هذا الشعور 'يحدث في النفوس تخلياً عن الماضي ، واستعداداً لتلتقي شيء جديد ، وفرحة روحية لا يشعرون بها عن الماضي ، واستعداداً لتلتقي شيء جديد ، والحرم وحده على قيد مَها ، وتغير" كل في مكانهم ، أما إذا بقي البيت وحده ، والحرم وحده على قيد مَها ، وتغير" كل شيء حولها ، وأصبح البلد الأمين وما جاوره من البقاع قطعة من أوروبا أو أمريكا ، وحلت المدنية الغربية بخيراتها وشرورها ، وبأصولها وفضولها ، وأصبح الجاج الذي وصفه لسان الشرع « بالشعث التفل » يتقلتب في أعطاف

<sup>(</sup>١) كالمذهب المالكي .

<sup>(</sup>٢) مقتبس من حديث ألقاه المؤلف في المؤتمر الاسلامي الذي عقدته رابطة العالم الاسلامي في مكة ، سنة ١٣٨٤ ه.

المدنية والنعومة ، وينتقل من راحة الى راحة ، ومن تنعم الى تنعم ، ومن حديث الى أحدث ، فإنه لا يشعر بشيء جديد قوي أيحدث في مشاعره انقلاباً ، ويشحنه شحناً روحتاً .

ولذلك اعتبر الحج صنو الجهاد ، وقد روى البخاري عن عائشة مرفوعا : 

« أفضل الجهاد وأجمله حج مبرور » وعنها ، قالت ، « قلت يارسول الله نرى الجهاد أفضل العمل أفلا نجاهد ؟ فقال : لكن أفضل الجهاد حج مبرور » ، وكان عمر رضي الله تعالى عنه يقول : « شدّوا الرحال في الحج ، فإ "نه أحد الجهادين » . وإذا تطورت مكة تطوراً جذريا ، واقتبست من الحضارة الغربية جميع مرافقها ووسائلها ، وتوفترت للحج جميع أسباب الراحة والتنعم التي لا توجد إلا " في العواصم الغربية الكبرى ، شعر الحجاج بشيء من الفراغ الروحي ، وبشيء من الجفاف ، وبانحطاط ملموس في فوائد الحج ، وآثاره في النفس والحياة .

التشريعات الحكيمة لزيادة فائدة الحج ، وتقريـــة أثره في النفس والحيــاة :

وقد هيأ الوحي الإلهي والتشريع الساوي للحج جواً ، يثير الجد والقصد ، وينتبه النفس والفكر ، ويحوطه بسياج من العبادة والروحانية والقدسية ، فإ نه كان في أكثر الأحيان رحلة طويلة ، وانتقالاً من بلد الى بلد يمر فيه الحاج ببقاع مختلفة ، وأجواء متنوعة ، ومكلاة ومكلاه ، وشواغل وصوارف قد تقصر فيها المدة وقد تطول ، ويدخل في بلد جديد ، ويختلط بأقوام وطبقات كثيرة ، ويخرج النساء مع الرجال ، وفيهم الشيوخ والشباب ، وقد تجتمع أفراد الأسرة أحيانا ، ويكون الرجل مع زوجه وأهل بيته ، وكل ذلك خليق بأن يفقد الحج روعته ومهابته وقدسه ، وروح العبادة والجهاد فيه ، وتصبح هذه

الرحلة كأي رحلة عادية طبعية ، أو الإقامة في مكة ، والتنقــّل في مواضـــع المناسك كأي إقامة في أي بلد .

لذلك أضفى التشريع على الحج لونا لا يزول ، لونا من الجدية والقدس ، وحاطه بأسوار وخنادق عديدة ، جعلته بعيداً عن الغفلة والذهول ، والعبث والفضول ، وله في ذلك تشريعات دقيقة حكيمة ، كانت كفيلة بأن يبقى الحج عبادة عميقة الأثر ، في النفس والحياة ، وركنا من أركان الإصلاح والتربية ، ووسيلة قوية للتقريب الى الله .

منها ، أنه جعل ركنا من أركان الإسلام الأربعة ، وفريضة على من استوفى شروطها ، لا يقبل الله عنها صرفاً ولا عدلا ، فقال تعالى : « ولله على الناس حج البيت من استطاع إليه سبيلا ، ومن كفر فإن الله غني عن العالمين (۱) » ، وقد روى الترمذي عن علي رضي الله تعالى عنه رفعه : « من ملك راحلة وزاداً يبلغه الى بيت الله الحرام ولم يحج ، فلا عليه أن يموت يهود يّا أو نصرانيّا ، وذلك أن الله تعالى يقول : « ولله على الناس حج البيت من استطاع إليه سبيلا » وقال النبي الله تعالى يقول : « ولله على الناس حج البيت من استطاع إليه سبيلا » وقال الله وإقام الصلاة ، وإيتاء الزكاة ، وصوم رمضان ، وحج البيت ، من استطاع إليه سبيلا ، ") ،

وقد نرّ ه لسان النبوّة بفضل الحج ومكانته عند الله ، وأكثر من بيات فضائله ، لأّنها هي التي 'تثير في النفس الشوق والرغبة ، وتبعث الإيمان والإحتساب ، فلا قيمة لعمل أو عبادة حتى تقترن بهما ويكونان هما الباعثين على إتيانها ، فقد روى الستّة عن أبي هريرة رضي الله تعالى عنه مرفوعاً : « الحج

<sup>(</sup>١) سورة آل عران : ٩٧ .

<sup>(</sup>٧) متفق عليه .

المبرور ليس له جزاء إلا الجنة » « وعن أبي هريرة رضي الله تعالى عنه : قال ، قال رسول الله على الله عنه ، لله عنه ، ولمت ولدت أمه (١١) » وروى عبدالله بن مسعود رضي الله عنه ، قال ، « قال رسول الله عنه البه المين الحج والعمرة ، فإنها ينفيان الذنوب كا ينفي الكيرخبث الحديد والذهب والفضة ، وليس لحجة مبرورة ثواب إلا الجنة ، وما من مؤمن يظل يومه محرما إلا غابت الشمس بذنوبه (٢) ، وعن عائشة رضي الله عنها أن رسول الله على قال : « ما من يوم أكثر من أن يعتق الله فيه عبداً من النار من يوم عرفة (٣) » و سئل النبي على الله ، أي العمل أفضل ؟ قال إيمان بالله ورسوله ، قيل ، ثم ماذا ؟ قال الجهاد في سبيل الله ، قيل ، ثم ماذا ؟ قال حج مبرور (١٠) » .

ومن هذه التشريعات الدقيقة الحكيمة ، و المواقيت ، التي 'تنبه في الحاج شعوراً جديداً ، ويقظة فكرية روحية ، فيعرف أتنه دنا من الحضرة الملوكية ، ودخل في حدودها المحمية المقدسة ، فلولا المواقيت لاقتحم المحبساج الحفرة المقدسة ، وهجموا عليها كا يهجم الجهال الأجلاف على حضرة المالوك وعتبة السلاطين ، فيقابلون باستنكار وجفاء ، وطرد وإهانة ، وقد أحسن شيخ الإسلام أحمد بن عبد الرحم الدهلوي بيان حكمة المواقيت ، وسر تشريعها وتعيينها للقاصدين من جهات مختلفة ، قال :

« الأصل في المواقيت ، أنه لما كان الإتيان الى مكة شعثًا تفلًا ، تاركاً لغلواء نفسه مطلوباً ، وكان في تكليف الإنسان ، ان يحرم من بلده حرج ظاهر ، فإن منهم من يكون قطره على مسيرة شهر وشهرين وأكثر ، وجب ان "يخيص" أمكنة معلومة حول مكة يحرمون منها ، ولا يؤخرون الإحرام بعدها ، ولا

<sup>(</sup>١) للستة ، إلا أبا داود .

<sup>(</sup>٢) للنسائي ، والترمذي بلفظه .

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم .

<sup>(</sup> ٤ ) متفق عليه .

بدأن تكون تلك المواضع ظاهرة مشهورة ؛ ولا تخفى على أحد ، وعليها مرور أهل الآفاق ، فاستقرأ ذلك ، وحكم بهذه المواضع ، واختار لأهل المدينة أبعد المواقيت ، لأنها مهبط الوحي ومأرز الإيمان ودار الهجرة ، وأول قرية آمنت بالله ورسوله ، فأهلها أحق بأن يبالغوا في إعلاء كلمة الله ، وان يخصوا بزيادة طاعة الله ، وأيضاً فهي أقرب الأقطار التي آمنت في زمان رسول الله ميالية ، وأيضاً فهي أقرب الأقطار التي آمنت في زمان رسول الله ميالية ، وأيضاً فهي أقرب الأقطار التي المنت في زمان رسول الله ميالية ،

ومنها « الإحرام » الذي ينبه في الحاج الشعور والانتباه ، ويكون حارساً له عن الغفلة والذهول ، وينبهه الى أنه مقبل على أمر عظم ، وأنه قاصد للحضرة الملوكية ، والى أنه تجرد بماكان فيه من مظاهر جوفاء وشعارات زائفة ، وأبهة مصطنعة ، فيصير هذا الإحرام كالتحريمة للصلاة تنقله من جو الى جو ، ومن حرية وانطلاق الى تقيد وارتباط ، يقول شيخ الإسلام أحمد بن عبد الرحيم الدهاوي رحمة الله عليه :

« إعلم أن الإحرام في الحج والعمرة بمنزلة التكبير في الصلاة ، في تصوير الاخلاص والتعظيم وضبط عزيمة الحج بفعل ظاهر ، وفيه جعل النفس متذللة خاشعة لله بترك الملاذ والعادات المألوفة وأنواع التجمل ، وفيه تحقيق معاناة التعب والتشعث والتغير لله (٢) » .

وكذلك شرع للخروج من الإحرام والتحرر من قيوده وأحكامه طريقة ظاهرة 'تنبّ في النفس الشعور ، ولا يصعب إتيانها، فلا يخرج الحاج من إحرامه فلتة او مفاجأة ، ويتمتع بالمباحات ، إلا بعمل ظاهر ، وقصد وإرادة ، كا لا يخرج من صلاته إلا بالتسلم ، وهو الحلق ، يقول شيخ الإسلام أحمد بن عبد الرحم الدهاوى » :

<sup>(</sup>١) حجة الله البالغة - ج٢ - ص ١٤٠.

<sup>(</sup>٢) حجة الله البالغة \_ ج٢ \_ ص ٤٤ .

د السر في الحلق أن تعيين طريق للخروج من الإحرام بفعل لا ينافي الوقار ، فلو تركهم وأنفسهم ، لذهب كل مذهباً ، وأيضاً ففيه تحقيق انقضاء التشعث والتفير بالوجه الأتم ، ومثله كمثل السلام من الصلاة (١) » .

ومنها و التلبية ، التي حث الشرع على الإكثار منها ، واستحسن النبي عليه رفع الصوت بها وتكثيرها ، وقد سئل أي الحج أفضل ، قدان : والعج ، والشيخ (۲) ، وفي التلبية تأثير غريب في تنبيه النفس وإيقاظها لمقاصد الحج ، وشحنها بالإيمان والحنان ، والاطراح عدلى عتبة الرحمن ، وبها يسري التيار الإيماني الروحي في جسم الحاج ومشاعره وأعصابه ، كما يسري التيار الكهربائي في الأسلاك ، و يُعد الحاج للإستفادة من هذا الركن العظيم ، الذي قد يكون ، قد هجم عليه من غير استعداد ، أو من غير تفقه ووعي ، فإذا قال : و لبيك قد هجم عليه من غير استعداد ، أو من غير تفقه ووعي ، فإذا قال : و لبيك اللهم لبيك ، لبيك لا شريك لك لبيك ، إن الحد والنعمة لك والملك ، لا شعريك كل ، تمثل له الحج ومقاصده العظيمة وروحه ، وثارت فيه الأشواق ، شعريك كل ، ، تمثل له الحج ومقاصده العظيمة التوحيد في عروقه ودمه ، وانصل بإبراهيم الخليل ، الموحد الحنيف ، واتصل بمحمد عليه ، والداعين بدعوته اتصالاً فكرياً روحياً ، واندمج في حزبهم .

وقد جمع الله للحج حرمتين ، حرمة الزمان والمكان ، ليقوى الشعور بحرمة هذا الركن العظيم ، وجلاله وروعته ، والشعور بالمسؤولية ، وليكون الحاج في جميع تنقلاته وحركاته وسكناته مرهف الحس حاضر الفكر ، لا يذهل لحظة عن الجو الروحاني الذي يحيط به .

فقال تعالى : ﴿ إِن عدة الشهور عند الله أثنا عشر شهراً في كتاب الله ، يوم خلق السموات والأرض ، منها أربعة حرم ، ذلك الدين القيم ، فلا تظلموا فيهن

<sup>(</sup>١) حجة الله البالغة - ج٢ - ص ٥٥.

<sup>(</sup>٧) رواه ابن ماجه في سننه ، هن ابن عمر رضي الله عنه .

إنفسكم (١) ». وقال: «يسألونك عن الشهر الحرام قتال فيه ، قل قتال فيه كبير (٢) »، وقد روى مسلم عن الذي يَلِينِي : « إن الزمان قد استدار كهيئته يوم خلق الله السموات والأرض ، وإن عدة الشهور عند الله أثنا عشر شهراً في كتاب الله يوم خلق السموات والأرض ، منها أربعة حرم ، ثلاثة متواليات : ذو القعدة ، ذو الحجة ، المحرم — ورجب مضر الذي بين جمادى وشعبان ». وأما حرمة المكان ، فقد جاء في القرآن : « إنما أمرت أن أعبد رب هذه البلدة الذي حرامها ، وله كل شيء ، وأمرت أن أكون من المسلمين (٣) » ، « وعن ابن عباس رضي الله عنه قال : قال رسول الله يَلِينِينَ يوم الفتح ( فتح مكة ): لاهجرة ، ولكن جهاد ونية ، وإذ استنفرتم فانفروا ، وقال يوم الفتح — فتح مكة — : إن هذا البلد حرام بحرمة الله الى يوم القيامة ، وإنه لم يحل فيه القتال لأحد قبلي ، ولم يحل في إلا " ساعة من نهار ، فهو حرام بحرمة الله الى يوم القيامة ، ولا ينفر صيده ، ولا يلتقط حرام بحرمة الله الى يوم القيامة ، لا يعضد شوكه ، ولا ينفر صيده ، ولا يلتقط لقطته ، إلا من عرقها ، ولا يختلى خلاها ، وقال العباس : يا رسول الله إلا فقينهم ولبيوتهم ، فقال : إلا الإذخر ، فإنه لقينهم ولبيوتهم ، فقال : إلا الإذخر » .

وقد كانت المعصية في الحرم أغلظ وأشد ، وقد استدل بعض العلماء على ان إرادة المعصية فيه معصية ، بخلاف غيره من البقاع ، بقوله تعالى : « ومن يُرد فيه بإلحاد بظلم نذقه من عذاب أليم (٤) ». قال ابن كثير ، وهذا من خصوصية الحرم ، أنه يعاقب البادي فيه الشر اذا كان عازماً عليه ، وإن لم يوقعه ،

وقد ضم الى ذلك كله حرمة الإحرام ، وشرع له أحكامًا وآدابًا خاصة ،

<sup>(</sup>١) سورة التوبة : آية : ٣٦ .

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة : آية : ٢١٧ .

<sup>(</sup>٣) سورة النمل : آية : ٩١ .

<sup>(</sup>٤) سُورة الحج : آية : ٢٥ .

منها: حرمة الصيد في حالة الإحرام ، فقد قال الله تعالى : « يا أيها الذين آمنوا لا تقتلوا الصيد وأنتم حرم (١) » وقال . « أحل لكم صيد البحر وطعامه متاعاً لكم وللسيّارة ، وحرّم عليكم صيد البر مـا دمتم حرماً واتقوا الله الذي إليـــه تحشرون (٢) » .

يقول شيخ الإسلام الدهلوي رحمة الله عليه :

« وإنما شرع ان يجتنب المحرم هذه الأشياء تحقيقاً للتذلل وترك الزينة والتشعث ، وتنويهاً لاستشعار خوف الله وتعظيمه ، ومؤاخذة نفسه ، ان لا تسترسل في هواها ، وإنما الصيد تلبِّه وتوسع (٣) » .

ولما كان الحج سفراً طويلاً في غالب الأحيان ، وقد قال الله تعالى : « وأذ "ن في الناس بالحيج يأتوك رجالاً ، وعلى كل ضامر يأتين من كل فج عيق (١٠) ، وانتقال من حال الى حال ، ويكثر فيه الاختلاط ، وتطول الزمالة ، وتتنوع المعاملات ، كان ذلك مشاراً لكثير من المحظورات والمغريات والمناقشات ، وكثيراً ما تثور النفس ويضيق الصدر ، وينفد الصبر ، فيلجاً الحاج الى مسايتحاشى عنه في الوطن والإقامة ، والأحوال العادية ، ويتورط في بعض المعاصي والأخلاق القبيحة ، وما ينافي روح الحج ومقاصده ، فجاء النهي عن ذلك بصفة خاصة في الحج ، لأن الحج مظنة قوية له ، فقال تعالى: « الحج أشهر معلومات (٥٠)

<sup>(</sup>١) سورة المائدة : آية : ه ٩ .

<sup>(</sup>٣) حجة الله البالغة \_ ج٢ \_ ص ٤٤ .

<sup>(</sup>٤) سورة الحج: آية: ٢٧.

<sup>(</sup>ه) هي شوال ، وذو القمدة وعشر من ذي الحجة ، علقه البخاري بصيغة الجزم ، ورواه ابن جرير موصولاً ، وهو مروي عن أكثر الصحابة وفضلاء التابعين ، وهو مذهب الشافعي وأبي حنيفة ، وأحمد بن حنبل ، ( راجع تفسير ابن كثير ) .

فمن َ فَرَضَ فَيهِن الحج فلا رفَّت ولا فسوق، ولا جدال في الحج (١) وما تفعلوا من خير يعلمه الله وتزودوا فإن خير الزاد التقوى، واتقون يا أولي الألباب(٢) ».

وقد أسبغت هذه التشريعات ، وهذه الأحكام التي تتصل بالقلب والجوارح ، والقصد والعمل ، والزمان والمكان ، على الحج لباساً من القدس والطهر ، والتورع والتقشف ، والمراقبة لله تعالى ، والحسبة للنفس ، والجهاد لا يشار كه في ما عائله ، او يدخل في موضوعه في الديانات الأخرى وطوائف الأمم ، وكانت لها آثار عيقة في النفس والأخلاق والحياة ، يتحقق معها قول النبي صلى الله عليه وآله وسلم : « من حج لله فسلم يرفث ولم يفسق ، رجع كيوم ولدته أمه (٣) » .

## « الحج والزيارة » في الديانات القديمـة ، ساتها وفوارقهما :

لم 'تعرف أمة ولا ديانة من أمم البشر ودياناتهم ، إلا وعندها أمكنة مقدسة تشد اليها الرحال ، وتحث فيها المطي ، ولها طرق وعادات وتقاليد ، وآداب له خذا السفر الديني ، « والزيارة المقدسة » وذلك لأن هنذا العمل إجابة لحاكم الطبيعة ، وتلبية لنداء الضمير ، فالإنسان كا قلنا لم يزل باحثاً عن شيء يراه بعينه ، ويوجه اليه أشواقه ، ويقضي ب حنينه ، ويشبع ب رغبته الملحة في التعظيم والدنو ، ولم يزل باحثاً كذلك عن عمل طويل شاق يكفر به عن ذنوبه الجسام ، وسقطاته الفاضحة ، ليتغلب به على وخز الضمير وتأنيب الحس الديني ولائمة المجتمع ، ولم يزل في حاجة الى مشهد ديني عظيم ، يلتقي فيه على الأخوة الدينية والعاطفة الروحية ، لذلك لم تخل أمة من الأمم ، ولا دور من أدوار

<sup>(</sup>١) إقرأ تفسير الكلمات وأمثلنها في كتب النفسير والأحكام .

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة : آية : ١٩٧ .

<sup>(</sup>٣) رواه الستة عن أبي هريرة ، إلا أبا داود .

المدنية من أسفار دينية ، ومناسك مشهورة ومشاهد مقدسة يجتمع فيها الناس ، ويذبحون الذبائح ، ويقرّبون القرابين لله تعالى ، او لآلهتهم ومعبوداتهم ، وقد قال الله تعالى : « ولكل أمة جعلنا منسكا ليذكروا اسم الله على ما رزقهم من بهيمة الأنعام فإله كم إله واحد ، فله أسلموا وبشر المخبتين (١١) ، وقال : « لكل أمة جعلنا منسكا هم ناسكوه فلا يناز عنتك في الأمر وادع الى ربك انك لعلى هدى مستقيم (١٦) ، وقد اكتشفت الآثار وعملية الحفر عن هذه المناسك والمشاهد في المدنيات البائدة ، والمدن المطمورة ، وتحدّث التاريخ عن وجودها ، وعن بعض أخبارها ، ولكن الاهتداء الى حقيقتها وتاريخها ، والأحكام والآداب التي تتعلق بها صعب جداً ، فقد لا يرجع الباحث في ذلك ، والأحكام والآداب التي تتعلق بها صعب جداً ، فقد لا يرجع الباحث في ذلك ، والأبقياسات وأخبار متقطعة مبتورة ، لا يستطيع أن يُكوّن بها فكرة كاملة ، او صورة واضحة :

والديانة اليهودية ، ثم السيحية من أقرب الديانات الينا ، وقد عاشتا زمنا طويلا في عصر التاريخ والعلم ، و عني بها المؤرخون والمؤلفون ، ولا تزالات ديانتي أمتين كبيرتين نشيطتين في الثقافة والتأليف والسياسة ، والبيت المقدس وما حوله من آثار ومشاهد ملتقى هاتين الديانتين، ومركزهما الروحي الأصيل، والحج اليه قديم وأصيل عندهما ، ولكن لا يزال هذا الركن الديني الكبير يكتنفه الشيء الكثير من الغموض والاضطراب ، وقلة المعلومات ، ( إذا قارنا ذلك بالحج الإسلامي ، الذي تشغل مناسكه وأحكامه وتفاصيله مكتبة واسعة هائلة ، وهو مدوّن تدويناً لا يجد فيه الباحث عناء ) . وهنا خلاصة ما جاء في ه دائرة المعارف اليهودية » المجلد العاشر (٣) :

<sup>(</sup>١) سورة الحج : آية : ٣٤ .

<sup>(</sup>٢) سورة الحج : آية : ٦٧ .

<sup>(</sup>٣) حيويش انسائكلوبيديا ( Jewish Encyclopaedia - Vol - Lo - See Pilgrimage ) .

وإن الحج الى بيت المقدس الذي كان يدعى بالزيارة ( RE YIAH ) يؤدى في زمن ثلاثة أعياد (وهي عيد الحصاد (۱) وعيد الفصح (اليهودي) وعيد المطال ، وكان الحج فريضة على جميع اليهود ، بإستثناء الصفار الذين لم يبلغوا الحلم ، والإناث ، والعميان ، والعرج ، والضعفاء والمصابين بأمراض بدنية او عقلية ، وكانت الشريعة الموسوية توجب على كل وحاج او زائر » ان يأخذ معه و تقدمة "للرب » ، ولكنها لم تعين المقدار ، وكان رغم إعفاء الإناث والصفار عن الزيارة ، كان يؤمه عدد كبير منهم مع الأزواج والآباء كا هو الشأن في الأسواق العامة ، ولا تخلو الروايات التي وردت عن عدد الزائرين في أزمنة عنلفة من المبالغة (۱) ، وكانت الخرفان تذبح في عدد كبير ، وكانت جاود الذبائح تقسد ما لله حراس الخانات الذين كانوا يقومون بخدمة الزوار وإيوائهم من غير مقابل .

ولم تنقطع عبادة الحج بعد تدمير (المعبد) أيضا ولما فتح المسلمون بيت المقدس بقيادة صلاح الدين عام ١١٨٧م استنس اليهود القاطنين في المنطقة الشرقية ان يزوروا بيت المقدس وما عداه من الأمكنة المقدسة (بين دمشق وبابل ومصر) وقد اعتاد اليهود في الشرق ولا سيا في بابل وكردستان من القرن الرابع عشر الميلادي ان يؤدوا فريضة الحج مرة في السنة على أقل تقدير وكان عدد منهم يقوم بهذا الحج مشياً على الأقدام وقد كانت الحروب

<sup>(</sup>١) جاء في دائرة الممارف اليهودية تحت عنوان عيد الحصاد ، وهو من أعياد الحج الشلائمة السيق كان جميع الذكور مكلفين فيسه بالحضور في بيت المقدس ، إقرأ عنوان : (Pentecos) .

الصليبية مشجمة لليهود في أوروبا على الحج والزيارة ، وفي عام ١٤٩٢ م عندما أجلي اليهود من اسبانيا ، وهاجر عدد كبير منهم الى مناطق المسلمين ، تضاعف عدد اليهود الزوار،وربما كانوا يجتمعون على قبر النبي صموئيل في قرية الرامة (١١، حيث كانت تقوم أسواق عيدهم السنوي ، وتقام التقاليد الدينية .

يعاتب اليهود إخوانهم القاطنين في بلدان أخرى ، الذين ضعفت فيهم رغبة الحج والزيارة ، وزهدوا فيهما ، بينما ينتهز المسيحيون الفرص لزيارة الأرض المقدسة .

وللحج أيام معينة يسميها اليهود في الشرق وشمالي افريقيا أيام الزيارة ، وقد شاع فيهم ان يزوروا فيها قبور عظهام ، ومنهم من اشتهر كملك ، او كنبي ، او كصالح وولي ، وهم يحتفلون بهذه الآيام بالإكثار من الأدعية وإظهار الفرح والسرور ، شأنهم في الأعياد العامة ، ويجتمعون بين مساء اليوم السابع عشر من تموز الى اليوم التاسع من « آب » ثلاثة وعشرين يوماً متوالية ، مقابل الجدار الغربي لهيكل « سليان » ، وتبتدىء هذه العبادة في اليوم التاسع من آب ، من نصف الليل ...

وهنالك مشاهد وضرائح وأمكنة محلية ، 'يشد اليهــا الرحال في كل قطر وبلد (٢) » .

أما الحج والزيارة عند المسيحيين ، فهنــا خلاصة لما جاء في « دائرة معارف الأديان والأخلاق » :

<sup>(</sup>١) قرية في فلسطين ( الجليل ) .

<sup>(</sup>٢) راجع دائرة المعارف اليهودية . عنوان « Pilgrimage » .

« الحج اسم الرحلة التي يقوم بها الإنسان لزيارة المشاهد المقدسة ، مشل مشاهد الحياه الدنيوية لسيدنا عيسى عليه السلام في فلسطين ، او مراكز زعماء الدين المقدسة في « روما » ، او الأمكنة المقدسة الستي تنسب الى المقبولين من الزهاد والشهداء .

إن الجيل المسيحي الأول لم يشعر بضرورة زيارة مشاهد المسيح والتبارك بهما ، بالنسبة الى المتأخرين الذين عنوا بذلك أكثر ، ولكن انتشرت هذه الزيارة من القرن الثالث المسيحي ، وقد شغف عدد كبير من المسيحين بالبحث عن مشاهد المسيح وآثاره ، وزيارتها ، وعنوا بذلك أكثر مما عنوا بتتبع تعالمه ووصاياه .

وقد شاعت زيارة مشاهد روما من القرن الثالث عشر على حساب زيارة الأرض المقدسة ، وان لم تنقطع زيارة الأرض المقدسة بتاتاً ، وكانت « روما » المدينة التي تلي بيت المقدس في الأهمية ، يؤمها الناس الزيارة في عسدد كبير وجم عفير .

إن الأسباب التي بلغت بها البابوية قمتها ، جعلت روما مركزاً للزيارة ، ولا سيا ، فإن ضريحي القديس بطرس ، والقديس بولس قد أضفتا عليها من العظمة والجلال ما جعلها مثابة للمسيحيين الكاثوليك في العالم كلمه ، وازد حموا فيها ازد حاماً كبيراً ، وقمد كان اقبال الزوار عظيماً عملى سراديب الأموات ( Cata Combs ) (۱) التي تقد "س لأجل عظام الشهداء ، إن الزوار لم يتوقفوا عن زيارة « روما » في أي فترة من فترات التاريخ ، وقد جعلتها كثرة الكنائس والآثار التاريخية المقدسة محط أنظار الناس في كل زمان .

<sup>(</sup>١) تقع أشهر هذه السراديب في الفاتيكان .

. والقارىء يتخم بكثرة أسماء القبور والضرائح والمشاهد ، العامة في أرض والمسيحيون من زمن بعيد ، وصاحب مقال ﴿ الحج والزيارة ﴾ في ﴿ دائرة المعارف اليهودية ، وفي « دائرة الديانات والأخلاق ، يُسرد أسماء ضرائع ومشاهد للصالحين والمقبولين في أقطار أوروبية وآسوية مختلفة ، ويذكر الأيام والشهور التي تزار فيها ، ومــا لهذه الزيارات من آداب وتقاليد ، واذا تأمل القارىء في مدى اهتام اليهود والمسيحيين بهذه المشاهد ، وتقديسهم لها ، وتجشم الأسفار والمتاعب في سبيلها ، وكيف شغلتهم واستحوذت على مشاعرهم في كل زمان ومكان ، وكيف أثارت فيهم الفياو في التقديس والتعظيم ، حتى وصَّاوا الى حد الشرك ، وعبادة غير الله ، عرف سر شدة إنكار النبي صلى الله عليه وآله وسلم على هذه العادة ، وإشفاقه من ان يتسرب ذلك الى المسلمين – حملة لواء التوحيد الى الأبد ، والأمة الأخيرة ــ وحرصه الشديد على ان يبقى ضريحه ومثواه الأخير بعيداً عن كل شرك وعبادة وغياو" ، وكان ذلك هو الشغل الشاغل له في مرضه الأخير ، فقد روى البخاري عن عائشة وعب الله ابن عباس رضي الله عنها ، قالا : ﴿ لَمَا نَوْلُ بِرُسُولُ اللَّهُ عَلِيلًا لِمُ طَفَّقَ يَطْرُحُ خَيْصة له على وجهه ، فإذا اغتمَّ بها كشفها عن وجَّهه ، فقال ، وهو كذلك ، لعنة الله على اليهود والنصارى اتخذوا قبور أنبيائهم مساجد يجذِّر ما صنعوا ، . وروي عن أبي هريرة رضي الله عنه ( ان رسول الله عليه عليه قال : قاتل الله اليهود اتخذوا قبور أنبيائهم مساجد، ، وعن عائشة رضى الله عنها « ان أم سلمة ذكرت لرسول الله علي كنيسة رأمًا بأرض الحبشة يقال لها مارية ، فذكرت له ما رأت فيها من الصور ، فقال رسول الله عَيْلِيُّم : أولئك قوم اذا مات فيهم العبد الصالح او الرجل الصالح ، بنوا على قبره مسجداً ، وصوروا فيه تلك الصور ، أولئك شرار الحلق عند الله (١) ، ، وثبت عنه عليه أنهقال : ﴿ اللَّهُمُ لَا تَجْعُلُ قَبْرِي وَثُنَّا

<sup>(</sup>١) الجامع الصحيح البخاري ، كتاب الصلاة \_ د باب الصلاة في البيعة » .

يعبد ، اشتد غضب الله على قوم اتخذوا قبور أنبيائهم مساجد (١) » .

وقد ضيق الرسول صلى الله عليه وآله وسلم السبيل في وجه تجشم السفر الطويل ، وشد الرّحل إلى المشاهد والضرائح ، والأمكنة المتبركة بقوله المأثور المشهور : « لا تشد الرحال إلا إلى ثلاثة مساجد ، المسجد الحرام ، ومسجد الرسول ، والمسجد الأقصى (٢٠) ، فوقى بذلك أمّتهمن الوقوع في فتنة المشاهد والآثار ، كا وقع فيها اليهود والنصارى ، والأمم الجاهليسة ، وكانت فريسة الشرك والوثنية السافرة أحياناً كثيرة .

ولكن طوائف من المسلمين في القديم والحديث لم تعمل بوصيته التي لم ينسها في آخر عهده بالدنيا ، ولم تلقي لها بالا ، وافتتنت بالمشاهد والآثار ، وشد الرحل إليها من بلدان نائية ، والعكوف عليها تبر كا وتعبداً ، افتتانا عظيماً ، فكان ذلك تصديقاً لقوله ، وتحقيقاً لإخباره : كتابيعن سنن من قبلكم شبراً بشبر وذراعاً بذراع (٣) ، واغتصبت هذه المشاهد والضرائح ، ومنها ما هو مكذوب ومزو ر حقظ المساجد ، وحظ المسجد الحرام في بعض الأحيان ، وقد جعلها الجهال في كثير من الاقطار « كعبة » يشد ون إليها الرحال ، ويقصدونها من نواح بعيدة ، وقد اتخذوها عيداً يعودون إليه في كل سنة ويجتمعون في عدد كبير ، ويقيمون الأسواق .

<sup>(</sup>١) رواه مالك في الموطأ .

<sup>ُ ( )</sup> رَوَاهُ البِخَارِيُّ عَنَّ أَبِي سَمِيدِ الحَدرِي رَضِي اللهُ عَنْهُ ، وَعَنَ أَبِي هُرَيْرَةَ ۚ رَضِي اللهُ عَنْهُ ، مُرْفُوعًا .

<sup>(</sup>٣) عن أبي سعيد الخدري رضي الله عنه قبال ، قبال رسول الله صلى الله عليه وسلم : « لتتبعن سنن من قبلكم شبراً بشبر وذراعاً بذراع ، حق لو دخلوا جحر ضب تبعتموهم ، قبل بارسول الله ، اليهود والنصارى ، قال ، فعن » ( متفق عليه ).

بجملته التاريخية البليغة ، « مشاهدهم معمورة ، ومساجدهم مهجورة (١) » والسائح في الأقطار الإسلامية يواجه هذه المشاهد والضرائح ، ومساحاتها الواسعة ، وأبنيتها الضخمة ، وقبابها الرفيعة في كل بلد يمر به ، ويرى هنالكمن أعمال شركية كالسجود ، والنتذور والذبائح ، وأدعية وسؤال من صاحب الضريح ، ما يندى له جبين الإسلام .

أما الديانات الهندية – بما فيها من البوذية والجينية والبرهمية – فقد كثرُت فيها المشاهد والمعابد ، والأمكنة والمقدَّسة ، المقصودة من النواحي والأطراف كثرة فاحشة بطبيعة الحال ، وهي الأمكنة التي يرون لها شرفا عظيماً، و قدسا خاصاً، ويعتقدون فيها بركة لما حدث فيها من الوقائع العظيمة ، وأكرم فيها بعض عظهام مالقرب أو الكلام، أو الوصول والمعرفة ، أو تجلّت فيها بعض آلهتهم – كا يزعمون – تجليّا خاصاً ، وكثرت فيها الأعياد الدينيّة ، والمواسم والأسواق ، الـتى انصبغت بصبغة الدين .

وأكثر هذه المشاهد والأمكنة المقدّسة على ساحل نهسر «الكنج» ( GANGES ) المقدّس ، يجتمع فيها أهل البلاد في عدد هائل ، للإغتسال في النهر المقدّس ، ومنها ما يجتمعون فيها سنويا ، أو عدة مرات في السنة ، ومنها ما يجتمعون فيها بعد سنين ، كغسل KUMBH الذي يجتمعون له بعد اثني عشر عاما ، عند ملتقى نهري «الكنج وجنا » في برياك ( PARAYAG (۲) ) ومن أشهرها مدينة « بنارس » في الولاية الشمالية ، على نهر « الكنج » ويتعدون الإغتسال فيه كفّارة لذ توب ، ومن أعظم الحسنات والقربات ، وسؤثرون الموت في هذه المدينة ، و تنقل إليها ، جثث الموتى من النواحي البعيدة ، لتتحرق

<sup>(</sup>١) راجع ما قباله شيخ الإسلام في هنذا الموضوع في الجنوء الأول من منهاج السنة \_ ص١٣٠ – ١٣١ .

<sup>(</sup>٣) من ضواحي ه الله آباد » المدينة المشهورة .

هناك ، أو أتترك في النهر على اختلاف المقائد والعادات والطوائف الهندية ، ومنها بلدة واجودهيا ، التي كانت مركزاً ولراما ، ( RAM CHANDER ) و منهرا ، التي لها اتصال بتاريخ و كرشنا ، ( KRISHNA ) ، ومنها «هردوار (۱۱) وكلتها في الولاية الشمالية الغربية ، وهنالك مشاهد وشواطىء ، ومعابد هامة أتعد بالعشرات في شبه القارة الهندية ، تختلف فيها العادات والتقاليد باختلاف الأقاليم والمناطق ، وباختلاف الطوائف التي تدين بها .

ومن أعظم المراكز المحجوج إليها عند البوذيين مدينة «كيا» ( GAYA ) في ولاية « بَهَار » التي قضى فيها مؤسس هذه الديانة المؤكّة أو حوتم بده » GOTAMA BUDDHA مدة طويلة "، وتشر "ف بالشهود أو المعرفة ، التي يسمونها « نعروان » NIR VAN .

والأعياد والأسواق التي 'تقام في هذه الأمكنة المقدّسة ، وعلى الشواطىء ، مسرح الفوضى والجنايات ، ويتجلّى فيها عدم التنظام ، وعسدم التنظاف لك ثرة الزوّار والقاصدين الذين قد يبلغ عددهم - خصوصا في الأعياد والأسواق السيّ 'تقام بعد مجموعة من السنين - الى ملايسين من النفوس ، رغم حرص الحكومه على إقامة النظام وقوانين الصّحة ، والوقاية من الأمراض ، وتقترن بتقاليد جاهلية ، وأعمال شركية ، وأساطير الآلهة والإلهات القديمة ، ومن إعجاز القرآن ، أنه لما ذكر حج البيت الذي بناه ابراهيم وحث عليه ، نعى على الشرك والوثنية والزور الذي تلوّثت به المناسك ، وأعمال الحجوالزيارة في الديانات والأمم الأخرى ، فقال : « ذلك ، ومن يعظم حرمات الله فهو خير له عند ربه ، وأحلت لكم الأنعام إلاً ما يتلى عليكم فاجتنبوا الرجس من الأوران ، واجتنبوا قول الزور ، حنفاء لله غير مشركين به (٢) »

<sup>(</sup>١) معناه باب المعبود ، أو باب الاله .

<sup>(</sup>٢) سورة الحج : ٣١٠ ٣٠ .

هذه صورة مجملة لأساليب الحج والزيارة ، والرحلة الدينية في ديانات العسالم الرئيسية ، التي لا يزال لها أتباع ومؤمنون يعدون بالملايين ، وملايين الملايين ، وقد كان شيخ الإسلام أحمد بن عبد الرحيم الدهلوي رحمة الله عليه ، عميق النظر، واسع الإطلاع ، غير مجانب للصواب والإنصاف ، إذ قال في كتابه «حجة الله البالغة ، وهو يتكلم في موضوع الحج :

وأصل الحج موجود في كل أمّة ، لابدً لهم من موضع يتبركتون به ، لما رأوا من ظهور آيات الله فيه ، ومن قرابين وهيآت مأثورةعن أسلافهم يلتزمونها، لأنها تذكر المقرّبين وماكانوا فيه .

وأحق ما محج إليه بيت الله ، فيه آيات بينات ، بناه ابراهيم صلوات الله عليه ، المشهود له بالخير على ألسنة اكثر الأمم ، بأمر الله ووحيه بعد أن كانت الأرض قفراً وعراً ، إذ ليس غيره محجوج ، إلا وفيه إشراك أو اختراع ما لا أصل له (١) ،

ويستطيع القارى، في سهولة أن يُقارن بينها وبين الحج الإسلامي ، ويَعرف مفارقات بينها وبين هذا الركن الرابع ،ويقرأ قوله تعالى ،ويحد ث بنعمة رابه: « لكل أمة جعلنا منسكا هم ناسكوه ، فلا يناز عند في الأمر وادع إلى رابك إنك لسّعلى هدى مستقيم (١٢) ،

## دور الاسلام الاصلاحي في تشريع الحج :

وقام الإسلام – شأنه في الأركان الثلاثة الأخرى – بــدوره الإصلاحي التجديدي في الحج، وقد كان أهل الجاهلية قد أدخلوا في الحج عادات جاهليّة ،

<sup>(</sup>١) حجة الله البالغة ج١ \_ ص ٥٥.

<sup>(</sup>۲) سودة الحج ـ ۷۷ .

وأموراً ابتدعوها على أنزل الله بها من سلطان ، واصطلحوا على أشياء ، وتواضعوا عليها من الزمن القديم ، فكان تحريفاً في الحج الذي شرعه الله على لسان ابراهيم ، وتوارثته قبائل العرب جيلا بعد جيل جنى على كثير من مقاصده وفوائده ، وكانت الحية الجاهلية ، والنخوة القبلية ، وما كانت عليه قربش من التفاخر والكبرياء ، وحرصهم على التمييز ، هو الباعث الأكبر على هذه الزيادات والتحريفات ، فجاء القرآن والتشريع الإسلامي بإزالة هذه البدعة والتحريفات ، وإبطالها ، وقد تصدى القرآن الحكيم لكل بدعة من هذه البدع ولكل موقف من مواقف الجاهلية الدخيلة ، فاجتث واستأصل شافته ، وأبدله بخير منه .

فهن ذلك أن قريساً لم يكونوا يدخلون عرفات مع الحجيج ، بل يقفون في الحرم ، ويقولون: نحن أهل الله في بلدته و فط ان بيته ، ويقولون: نحن الحمس وما ذلك إلا ليتميزوا عن سائر الناس ، ويحافظوا على مركزهم الجاهلي ، وعلى ما كانوا يتخيرونه من سمو وامتياز ، فأبطل الله هذا الامتياز الجاهلي ، وأمرهم بأن يعمل الناس ، ويقفوا بعرفات ، وقال : «ثم أفيضوا من حيث أفاض الناس (۱) » ، روى البخاري بإسناده عن عائشة رضي الله عنها: «كانت قريش ومن دان دينها يقفون بالمزدلفة ، وكانوا يسمون الحمس ، وسائر العرب يقفون بعرفات ، فلما جاء الاسلام ، أمر الله نبية عليه منها ، فذلك قوله همن حيث أفاض الناس » قال ابن كثير ، وكذا قال ابن عباس ومجاهدوعطاء وقتادة والسدي ، وغيرهم رضوان الله عليهم واختاره ان جرس ، وحكى عليه الإجماع .

ومنها أن أهل الجاهلية ، كانوا قد اتخذوا الموسم سوقاً للتفاخر والمساجسة

<sup>(</sup>١) سورة البقرة : ١٩٩.

كاكان شأنهم في و عكاظ ، و و بجنة ، و و ذي الجاز ، وكانوا ينتهزور في فرصة للإجتاع وتلاقي القبائل للنطاول بالأنساب ، ومآثر الآباء وعد المفاخر ، وكان الاجتاع في و منى ، خير مكان لإرضاء العاطفة الجاهلية ، فنهى الله عن ذلك ، وأبدلهم بما هو خير منه ، وهو ذكر الله ، فقال : و فإذا قضيتم مناسكم ، فاذكروا الله كذكركم آباءكم أو أشد ذكراً ١١١ ، قال ابن عباس رضي الله عنه : كان أهل الجاهلية يقفون في الموسم ، فيقول رجل منهم ، كان أبي يُطعم ويحمل الحمالات ، ويحمل الديات ، ليس لهم ذكر غير فعال آبائهم ، فأنزل الله على محمد علي : و فاذكروا الله كذكركم آباءكم أو أشد ذكراً ٢٠٠ ،

ومنها أن الحج قد فقدعلى مر الأيام شيئا كثيراً من نقدسه وطهره ونزاهته وأصبح عيداً من أعياد الجاهلية ، ومكاناً للتهو والخصام ، فيذ الله ذلك في القرآن ، وقال : ( فلا رفث ولا فسوق ولا جدال في الحج (٣) ) قال ابن كثير ، قال عبدالله بن وهب ، قال مالك ، قال الله تعالى : ( ولا جدال في الحج ) فالجدال في الحج ، والله أعلم ، أن قريشاً كانت تقف عند المشعر الحرام بالمزدلفة ، وكانوا يتجادلون ، يقول هؤلاء : نحن أصوب ، ويقول هؤلاء : نحن أصوب ، هذا فيا نرى ، والله أعلم ، وعن محمد بن كعب قال : كانت قريش إذا اجتمعت بحنى ، قال هؤلاء : حجنا أتم من حجكم ، وقال هؤلاء : حجنا أتم من حجكم .

ومنها أن العرب كانوا في جاهليتهم إذا ذبحوا الهدايا والضحايا لآلهتهم وضعوا عليها من لحوم قرابينهم ، ونضحوا عليها من دمائها ، فقال تعالى : ( لن ينال الله لحومها ولا دماؤها (٤) ) قال ابن كثير ، قال ابن ابيحاتم ،حدثنا

<sup>(</sup>١) سورة البقرة : ٢٠٠٠ .

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة : ٢٠٠٠ .

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة : ١٩٧ .

<sup>(</sup>٤) سورة الحج : ٣٧ .

على بن الحسين ، حدثنا محمد بن ابي حماد ، حدثنا ابراهيم بن المختسار عن ابن جريج ، قال : كان أهل الجاهلية ينضحون البيت بلحوم الإبل و دمائها ، فقسال أصحاب رسول الله عليه : ( لن ينال الله عليه عليه عليه الله عليه عليه الله التقوى منكم (١١) ) .

ومنها أن العرب كانوا إذا نووا الحج تحر جوا من دخول البيوت من الاواب وكانوا يرون ذلك إثماً وتفريطاً في جنب الله وفي جانب الحج ، وكانوا يتسورون البيوت من ظهورها ما داموا محرمين ، فأبطل الله ذلك ، ونفى أن يكون من أنواع البر ، وقال : ( وليس البر ، بأن تأتوا البيوت من ظهورها ، ولكن البر من اتقى ، وأتوا البيوت من أبوابها ، ) قال البخاري حدثنا عبيد الله بن موسى عن اسرائيل عن أبي اسحق عن البراء ، قال : كانوا إذا أحرموا في الجاهلية أتوا البيت من ظهره ، فأنول الله : ( وليس البر ، بأن تأتوا البيوت من ظهورها ولكن ارواه أبو ظهورها ولكن البراء ، قال : كانت الأنصار إذا داود الطيالسي عن شعبة عن أبي اسحاق عن البراء ، قال : كانت الأنصار إذا قدموا من سفره ، لم يدخل الرجل من قبل بابه ، فنزلت هذه الآية .

ومنها أن أناساً من العرب كانوا يستحيون ويتأغون من أن يخرجوا للحج مع زاد يبلغهم إلى البيت ويتجلدون، ويتظاهرون بالتوكل، ويقولون: نحن ضيوف الله، ولا نتزود ولا نتبلغ، وكانوا لا يتحرجون من التسوّل والشّيحاذة، والاستجداء، ويعدون ذلك في سبيل الله، فنهاهم الله عن ذلك، وقسال: ( وتزودوا فإن خير الزاد التقوى (٤٠)) قال ابن كثير، قال العوفي عن ابن

<sup>(</sup>١) سورة الحج : ٣٧ .

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة : ١٨٩ .

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة : ١٨٩ .

<sup>(</sup>٤) سورة البقرة : ١٩٧ .

عباس: كان أناس يخرجون من أهليهم ليست معهم أزودة ؛ يقولون: نحج بيت الله ولا يُطعمنا ؟ ، فقال الله تعالى: (تزودوا) ما يكف وجوهكم عن الناس ، وأخرج البخاري عن ابن عباس رضي الله عنه ، قال: كان أهل اليمن يحجنون ولا يستزودون ، ويقولون: نحسن المتوكلتون ، فأنزل الله: (وتزودوا فإن خير الزاد التقوى).

وكذلك كانوا يتأ ثمون من التجارة في الموسم ، وذلك تحريم ما أحل الله ، روى البخاري عن ابن عباس رضي الله عنه قال : : كانت عكاظ ومجتنة وذو المجاز أسواقاً في الجاهليّة ، فتأثموا أن يتتجروا في الموسم ، ف نزلت : ( ليس عليكم جناح أن تبتغوا فضلا من ربّكم (١) ) في مواسم الحج ، وعن مجاهد رضي الله عنمه عن ابن عباس رضي الله عنه قال : كانوا يتقون البيوع والتجارة في الموسم والحج ، يقولون أيّام ذكر ، فأنزل الله : ( ليس عليكم جناح أن تبتغوا فضلا من ربّكم ) .

ومنها أن المشركين كانوا يطوفون بالبيت عراة ، ويقولون : لا نطوف في ملابس عصينافيها ، فكان ذلك بابا لفساد عظيم ، وتشريعاً جاهليًا ، فأنزل الله تعالى : (يا بني آدم خذوا زينتكم عند كل مسجد (٢) ) رواه مسلم والنسائي ، وابن جرير ، واللفظ له : عن ابن عباس رضي الله عنه قال : كانوا يطوفون بالبيت عراة ، الرجال والنساء ، الرجال بالنهار ، والنساء بالليل ، وكانت المرأة تقول :

اليوم يبدو بعضه أو كلـــه ومـــا بدا منه فلا أحلّـه

<sup>(</sup>١) سورة البقرة : ١٩٨ .

<sup>(</sup>٢) سورة الأعراف : ٣١ .

فقال الله تعالى: «خذوا زينتكم عند كل مسجد (۱) » وقال العوفي عن ابن عباس رضي الله عنه في قوله: «خذوا زينتكم عندكل مسجد » الآية ، قالى: كان رجال يطوفون بالبيت عراة ، فأمرهم الله بالزينة ، والزينة اللباس ، وهو ما يواري السوأة ، وما سوى ذلك منجيد البز والمتاع ، فأنروا أن يأخذوا زينتهم عند كل مسجد ، وقال ابن كثير ، هكذا قال مجاهد وعطاء ، وابراهيم النخعي ، وسعيد بن جبير ، وقتادة والسدي ، والضحاك ومالك عن الزهري وغيير واحد من أثمة السلف في تفسيرها ، أنهانزلت في طوائف المشركين بالبيت عراة .

وقد 'قرن ذلك بأمر وتنفيذ من رسول الله على الله على الله على الله على وقد روى عنه في العام التاسع ، وأمره بأن 'يعلن : لا يطوف بالبيت عريان ، وقد روى البخاري بإسناده عن أبي هريرة رضي الله عنه : « أن ابا بكر الصديق بعثه في الحجة التي أسره النبي على عليها قبل حجة الوداع يوم النحر في رهط يؤذ "ن في الناس لا يحج بعد العام مشرك ولا يطوفن "بالبيت عريان "٢) ،

ومنها أن الطوائف من أهل العرب كانت تتحدَّر بأن تطوف بالصفاو المروة وكانوا يرون ذلك من أمر الجاهليّة ، فأنزل الله : « إن الصف والمروة من شعائر الله ، فمن حج البيت أو اعتمر فلا جناح عليه أن يطوّف بها (٣) » قال عروة عن عائشة رضي الله عنها ، قالت : قلت أرأيت قول الله تعالى « إن الصفا والمروة من شعائر الله فمن حج البيت أو اعتمر فلا جناح عليه أن يطوّف بها ) قلت فوالله ما على أحد جناح أن لا يتطوّف بها ، فقالت عائشة رضي الله عنها : بئس ما قلت يا ابن اختي ، إنها لو كانت على ما أو التها عليه ، كانت

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف : ٣١ .

<sup>(</sup>٢) الجامع الصحيح للبخاري \_ كتاب المفازي « باب حج أبي بكر رضي الله عنه بالناس »

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة : ١٥٨٠

فلا جناح عليه أن يُطَّوف بها ، ولكنتها إنمَّا أنزلت ، ان الأنصار قبل أن يُسلموا كانوا بهلو في لمناة الطاغية التي كانوا يعبدونها عند المثلَّل ، وكان من أهل لها يتحرّج أن يطوف بالصفا والمروة ، فسألوا عن ذلك رسول الله عَلِيلَة ، وقالوا : يا رسول الله إنّا كنا نتحرج أن نطوف بالصفا والمروة في الجاهلية ، فأنزل الله عز وجل : (إن الصفا والمروة من شعائرالله ، فمن حج البيت أو اعتمر فلا جناح عليه أن يطوف بها ) (١) قالتعائشة رضي الله عنها : ثم قد سن رسول الله عنها أن يطوف بها ) (١) قالتعائشة رضي الله عنها ، أخرجاه في رسول الله عنها الطواف بها ، فليس لأحد أن يدع الطواف بها ، (أخرجاه في الصحيحين ) ، وقال البخاري رضي الله عنه : حدثنا محدبن يوسف حدثنا سفيان عن عاصم بن سليان ، قال سألت أنساً عن الصفا والمروة ، قال كناً نرى أنها من أمر الجاهلية ، فلما جاء الإسلام ، أمسكنا عنها ، فأنزل الله عز وجل : وجل :

وبهذه الإصلاحات البعيدة الأثر ردَّ التشريع الإسلامي هذا الركن العظيم ، إلى أصله الابراهيمي ، ووضعه الأصيل النَّقي البعيد عن تأويل الجاهلين وتحريف الغالين وانتحال المبطلين (٢) .

<sup>(</sup>١) سورة البقرة ١٥٨٠ .

<sup>(</sup>٧) استفدنا في هذا البحث من توجيهات استاذنا العملامة السيد سليان الندري رحمه الله « في سيره الذبي » المجلد الحامس .

## فهرميس الموضوعات

| سفحة | قم الم  | <u>ر</u><br>ـــ |       |        |           |          |       |           |              |            | ``                  | _وضوع           | TI  |
|------|---------|-----------------|-------|--------|-----------|----------|-------|-----------|--------------|------------|---------------------|-----------------|-----|
| ٥    | •       | •               | •     | •      | •         | •        | •     | •         | •            |            | كتاب                | ن يدي ال        | ناز |
| 11   |         |                 |       |        |           | للاة     | لص_   | 1         |              |            |                     |                 |     |
| Ň    | •       | •               | •     | •      | •         |          | •     | •         | •            | •          |                     | سلاة .          | الد |
| 18   | , •     | •               | •     | •      | ب         | والر     | العبد | م بين     | ل تقو        | بلة التي   | فيم الد             | لماجة إلى       |     |
| 14   | •       |                 |       | •      | •         |          |       |           |              | -          |                     | صُّلاَت' تا     |     |
| ١٤   | •       |                 | •     | •      | ن .       | ألقرآ    |       |           |              |            |                     | صفات وا         |     |
| 10   | •       | •               | •     | •      |           |          | -     | _         |              |            |                     | (نسان ،         |     |
| 17   | ·.      | •               | •     | •      |           | •        |       |           |              |            |                     | ء<br>فلوق أليف  |     |
| 17   | •       | •               | •     | •      | •         | •        | •     | •         |              |            |                     | وات<br>ماضع خام |     |
| 17   | •       | •               | ٠     | •      | •         | •        |       | •         | •            |            |                     | ر<br>'بد'' من م |     |
| 17 ( | رالله ا | ، وبين          | نسان، | ن دالإ | ائمًا بيز | کون د    | ن تک  | م أ       | التي م       | ے<br>لہ کا | ر<br>ة المقو        | صلة العادا      | 31  |
| ۱۸   | •       | •               | • .   | •      | •         | -<br>برة | مسته  | <br>عمادة | ي .<br>، و : | ِ دائم     | خضو ع               | كون في          | JI  |
|      |         | ا سائر          | زه عن | ہد ہ   | وسبس      | بيه ۲    | يقتض  | لم وما    | الما         | ٔ<br>مدا   | ـــ<br>سان <u>ف</u> | ركز الإن        | •   |
| ۲٠   | •       | •               | •     | •      | •         | •        | •     | •         |              |            | ن في ال             |                 |     |

| ۲۱  |      |         | •       | •       | تىق     | الد   | عبادة مطابقة لوضعه الحاص ، ومركزه        |
|-----|------|---------|---------|---------|---------|-------|------------------------------------------|
| **  | •    | •       | •       | •       | •       | •     | لباس ، 'فصل على قامته                    |
| **  | نسمة | دم النة | . فد ان | ية ،    | لمف . خ | ت ا   | حكمة التشريع في تخفيف عدد الصلوان        |
| 74  | -    |         | ر حو .  |         |         | _     | نظيره في القرآن                          |
| •   | •    | <11     | الماء   | رة احرا | هاه أ   | عداد  | وجبات روحية ، وحقن صحية ،عَيْن أَء       |
| 24  | ٠ ٤  |         | رسي.    | 403     | ,,,,    |       |                                          |
| 40  | •    | •       | •       | •       | •       | •     | الحكمة في تكرُّر الصاوات وتعاقبها        |
| 10  | •    | •       | •       | •       | •       | •     | الصلاة ، رمكانتها في الإسلام •           |
| **  |      | •       |         |         |         | کہا   | دوام التكليف بالصلاة ، والخطر في ترك     |
| 44  | •    | •       | •       | •       | •       | •     | مثل تارك الصلاة لفضل يعتمد عليمه         |
| ٧٨  |      | ىلىد    | ثار ء   | ، ۱٫    | ذلك     | نکر   | سر المحافظة على الصلوات، وعقوبة من أن    |
| 7.9 |      | •       |         |         | •       | •     | الصلاة للمؤمن العارف ، كالماء للسمك      |
| 79  | •    | •       |         |         |         |       | معقل المسلم ، ومفزعه . • •               |
| 17  |      |         |         |         |         |       |                                          |
| *   | •    | •       | •       |         |         |       | كل من الجسم والعقل والقلب ممثَّل في الص  |
| ۳۱  | •    | •       | •       | (       | وضلال   | بهل و | الإقتصار على تمثيل واحد من الثلاثة ، ج   |
| 44  | •    | •       | •       |         |         |       | وضع الصلاة الدقيق الحكيم ، ونظامها الن   |
| 77  | •    | •       | •       | •       | •       |       | استقبال القبلة في الصلاه ، حكمته وتأثير. |
| 4.5 |      | •       | •       | •       | •       |       | جلال كامــة التكبير ومعانيها ، وآفاقهـ   |
| 70  | •    | •       | ÷       |         |         |       | طبيعة هذه الشهادة والعقيدة ، وأمثلة رائ  |
|     |      |         | C       |         |         |       | أذكار الإفتتاح ، وأدعيته                 |
| 44  | •    | •       | •       | •       | •       | •     | الأفار الم فساح • والأعينه • • •         |

المــوضوع الصفحة

| 44                                        | • | •                | •                      | لمياة                 | في الح        | اما                | وتأثير                                        | ميتها                                      | وجام                                                          | جمالها                                                             | تحة ،                                                         | رة الفا                                                 | سو                                                                |
|-------------------------------------------|---|------------------|------------------------|-----------------------|---------------|--------------------|-----------------------------------------------|--------------------------------------------|---------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------|
| ٤١                                        | • | •                | •                      | •                     | •             | •                  | •                                             | •                                          | رآن                                                           | من الق                                                             | يستر                                                          | رة ما ت                                                 | تلاو                                                              |
| ٤١                                        | • | •                | •                      |                       |               |                    |                                               |                                            |                                                               |                                                                    |                                                               | نسوع ال                                                 |                                                                   |
| ٤٢                                        | • | •                | •                      | يون                   | KII L         |                    | طرب                                           | تي يض                                      | ن ، ال                                                        | الجنو                                                              | لخاشعا                                                        | جدة ا                                                   | الس                                                               |
| ٤٣                                        | • | •                | •                      | •                     | 4             | کت                 | ة وح                                          | الصلاة                                     | تها في                                                        | ، محلهٔ                                                            | النبي                                                         | لاة على                                                 | الص                                                               |
| <b>૧</b> ૦                                | • | •                | •                      | •                     |               | • '                | حزبه                                          | عته و                                      | د جما                                                         | وتحدي                                                              | بنفسه                                                         | المسلم                                                  | ā at                                                              |
| ٤٦                                        | ٠ | •                | •                      | •                     | •             | •                  | •                                             | <u>_</u>                                   | خاتمتم                                                        | حسن                                                                | ة ، و                                                         | ة الصلا                                                 | نهاي                                                              |
|                                           | • | لإنسان           | دية ا                  | وعبو                  | الله ،        | ة غير              | عباد                                          | مه                                         | نية »                                                         | الحقيا                                                             | سلاة و                                                        | ض الم                                                   | تناة                                                              |
| ٤٧                                        | • | •                | •                      | •                     | •             | •                  |                                               |                                            |                                                               |                                                                    |                                                               | والحيا                                                  |                                                                   |
| ٤٩                                        | ٠ | •                | •                      | •                     | •             | •                  | •                                             | ول                                         | ق و الم                                                       | الأخلا                                                             | ة في                                                          | ر الصلا                                                 | تأثي                                                              |
| •                                         |   |                  |                        |                       |               |                    |                                               |                                            |                                                               |                                                                    |                                                               |                                                         |                                                                   |
| ٤٩                                        | • |                  |                        |                       |               | ة ، و              |                                               | شأن                                        | تفخيم                                                         |                                                                    |                                                               | بريعات                                                  |                                                                   |
| •                                         | • |                  |                        | الجو ا                | خلق           |                    | الصلا                                         |                                            |                                                               | كيمة ا                                                             | ، الح                                                         |                                                         | التشا                                                             |
| ٤٩                                        | • | ب لها            | لمناسد<br>•            | الجو ا                | خلق<br>•      | ٠٢                 | الصلا:<br>الإسلا.                             | ـوة ا                                      | ردع                                                           | کیمة ا<br>لاة ، و                                                  | ، الح<br>ء للص                                                | بريعات                                                  | التش<br>الأذ                                                      |
| <b>£9</b>                                 |   | ب لها            | لمناسد                 | الجو ا                | خلق<br>•      | ٠,                 | الصلا:<br>للإسلا.                             | ـوة ا                                      | ردع_<br>إهتام                                                 | كيمة ا<br>لاة ، و<br>ئه من                                         | ، الحك<br>ء للص<br>ما يور:                                    | بریعات<br>ان ندا                                        | التش<br>الأذ<br>النط                                              |
| ٤٩<br>٥٠<br>٥١                            | • | الم ب            | لمناسد                 | الجو ا                | خلق<br>•<br>• | ۰.<br>لمين         | الصلا:<br>للإسلا:<br>•<br>اة المس             | ــوة ا<br>ني حيا                           | ردعــــ<br>إهتام<br>كزها إ                                    | كيمة ا<br>لاة ، و<br>ئه من<br>اومراً                               | ، الحک<br>ء للص<br>ما يور:<br>فضلم                            | بریمات<br>ان ندا<br>بهیر وه                             | التشا<br>الأذ<br>النط<br>السا                                     |
| P3 00 10 70                               | • | ب لها<br>•       | لمناسد<br>•<br>•       | الجو ا                | خلق<br>•<br>• | ۰.<br>لمين         | الصلا:<br>للإسلا:<br>•<br>اة المس             | ــوة ا<br>ني حيا<br>و الإيما               | ردعـــ<br>إهتام<br>كزها أ<br>ية الجو                          | كيمة ا<br>لاة ، و<br>ئه من<br>ا ومراً<br>ة لتقو                    | ، الحک<br>ء للص<br>با یورز<br>فضلم<br>شروء                    | بریعات<br>ان ندا<br><b>بیر و</b> .<br>اجد ،             | التث<br>الأذ<br>النط<br>السر                                      |
| 69<br>60<br>70<br>70                      | • | الم بر<br>•<br>• | المناسد<br>•<br>•<br>• | الجو ا                | خلق .         | م.<br>لمين<br>وحان | الصلا<br>الإسلا<br>الله المساقي الر           | ــوة ا<br>ني حيا<br>ر الإعا                | ردعـــ<br>إهتام<br>كزها إ<br>ية الجو<br>ما                    | كيمة ا<br>لاة ، و<br>ئه من<br>ا ومر ً<br>ة لتقو<br>وفضل            | ، الح<br>ء للص<br>ما يورز<br>فضلم<br>شروء<br>هميتها           | بريمات<br>ان ندا<br>بهير و.<br>اجد ،<br>اب الما         |                                                                   |
| 60° °° °° °° °° °° °° °° °° °° °° °° °° ° | • | الم بر<br>•<br>• |                        | الجو ا                | خلق .         | م.<br>لمين<br>وحان | الصلا<br>الإسلا<br>اة المس<br>اني الر<br>ض آد | ــوة ا<br>ني حيا<br>ر الإيا<br>، وبعد      | ردعـــ<br>إهتام<br>كزها أ<br>ية الجر<br>ما                    | كيمة ا<br>لاة ، و<br>له من<br>ا ومر ً<br>قلتقو<br>وفضلة<br>قومص    | ، الح<br>ا يورا<br>فضلم<br>شروء<br>هميتها<br>الجماء           | بريمات<br>ان ندا<br>اجد ،<br>اجد ،<br>اب المثا          | التشالاً الأذ النط النط النط النط النط النط النط النط             |
| P3 10 70 70 20                            | • |                  |                        | الجو ا<br>•<br>•<br>• | خلق .         | م.<br>لمين<br>وحان | الصلا<br>الإسلاء<br>ان المساني الر<br>ض آد    | حوة ا<br>ني حيا<br>الإيما<br>، وبعد<br>نها | ردعـــ<br>المتام<br>كزما إ<br>ية الجو<br>ما<br>سالحها<br>صائص | كيمة ا<br>لاة ، و<br>له من<br>ا ومر ً<br>تة لتقو<br>وفضل<br>تة ومص | ، الح<br>ا يورا<br>فضلم<br>شروء<br>هميتها<br>الجماء<br>مكانتم | بريمات<br>ان ندا<br>اجد ٬<br>اب المثا<br>عة ٬ أ<br>سحكم | التشالات الأذ النط السالسال الأد الأد الأد الأد الأد الأد الأد ال |

|             | من    | سلمين | نظ الم | ، وحا  | ىف    | التحر   | ن عن    | بة الدر | ني عص   | الجماعة   | الجمعة و  | فضل     |
|-------------|-------|-------|--------|--------|-------|---------|---------|---------|---------|-----------|-----------|---------|
| ٩١          |       | •     |        |        |       |         |         |         | العباد  | وضيَ في   | بدع والف  | ال      |
| 77          |       | •     |        |        |       |         |         |         |         |           | لاة ، في  |         |
| ٦٣          | •     | •     | • -    | •      | •     | •       | •       |         |         |           | اة عند ا  |         |
| ٦٧          | •     | •     | •      | •      | ٠.    | ز       | روماد   | ليك ال  | الكاثوا | سيلحيين   | عند الم   | الصلاة  |
| ٧.          |       | •     | •      |        | •     | •       |         | •       | ت       | روتستان   | عند البر  | الصلاة  |
| <b>YY</b> . | •     | •     | •      | •      | •     | •       | •       | نز      | لاة الو | ، ، وصا   | الرواتب   | السنن   |
| <b>Y4</b>   | •     |       | •      | . •    |       | منها    | المشلم  | راض     | وع أغ   | ، وتن     | الصاواد   | تنواع   |
| Ý٩          |       |       |        |        |       |         |         |         |         |           | السلف ف   |         |
|             |       |       |        |        |       |         |         |         |         |           | للبل ، ف  |         |
| ٨٠          | •     | •     | •      | •      | •     | •       | •       | •       | •       | ليه .     | الدعاة إا | وا      |
| ٨ŧ          | •     | •     |        | •      | l     | ٹار ھـ  | ، و۲    | لصلاة   | ر من ا  | والإكثا   | النوافل   | نمسرة   |
| ۸o          |       |       |        |        |       |         |         |         |         |           | ، الصاوا، |         |
| AY          |       |       |        |        |       |         |         |         |         |           | لصلاة و   |         |
| 49 1        | إطنها | برهاو | بظاه   | الأمة  | ئة في | ىتوارا  | امهاء   | وأحك    | روحها   | النبوة بر | ميراث     | الصلاة  |
| 91          | •     | بنية  | ت الد  | الحركا | ، و   | التربية | مليم وا | ال الت  | ، ورج   | إصلاح     | و قادة ال | واجب    |
|             |       |       |        |        |       |         |         |         |         |           |           |         |
| 44          |       |       |        |        |       | ىزكاة   | الــــ  |         |         |           |           |         |
| 90          | •     | ثار   | ل وإيا | ، وبذا | اص ا  | وإخلا   | حب      | ه من    | ىا توجي | ید ، و.   | ب والع    | صلة الر |
| ۹۵          | •     |       |        |        |       |         |         |         |         |           | الربوب    |         |

| • 47  | •       | •    | •      | •          | لدنية    | اة وا. | بالحيا | ، أثر في | لها من    | وما    | رية ،          | ة البث | الطبيعا    |
|-------|---------|------|--------|------------|----------|--------|--------|----------|-----------|--------|----------------|--------|------------|
|       | ليه     | ف إ  | يضا    | ، ولا      | ملك      | نسان   | ر للإ  | ا 'بقر'  | ن أن ا    | نضياد  | <b>ق</b> ع يقة | والوا  | ·<br>الوضع |
| 17    | •       | •    | •      | ٠          | •        | ٠      | •      | کله ش    | الملك     | کون    | رأن يـ         | يء ٢٠  | شو         |
|       | عية     | اللك | نرير   | <b>ដ</b> ុ | سلامي    | والإ   | _ادي   | لإقتص    | ظام ا     | في الن | باسية          | ة الأـ | الفكر      |
| 4.4   | •       | •    | . •    | •          | •        | •      | •      | .•       | •         |        | ش تم           |        |            |
| ٩,٨   | •       | •    |        | بها        | وفائد    | ان ،   | الإنسا | ا إلى    | للكية     | ل وا   | الأموا         | سافة   | سر إذ      |
| ١٠٠   | •       | •    | لمين ؟ | ں المس     | نفوس     | فة في  | والحلا | إمانة ا  | كرة الأ   | ن ف    | القرآ          | غرس    | کیف        |
| ۱٠١   | ا لما ؟ | مضعو | یف خ   | ن کو ک     | الخلافا  | انة و  | ة الأم | بفكر     | ولون.     | ن الأ  | المسلمو        | آمن ا  | کیف        |
| ۱۰۳   | حماس    | اط و | يٰ نش  | ن به و     | المسامير | بميام  | ثه ، و | بيل اه   | ، في س    | لفضل   | نفاق ا         | على إ  | الحث       |
| 3 • 1 | •       | •    | •      | •          | •        | •      | •      |          |           |        |                |        | الز كا     |
| 1 • £ | •       | ر    | لعصو   | ات وا      | الطبقا   | رافق   | یع یو  | ٔ وتشر   |           |        |                |        |            |
| 1.7   | •       | •    |        |            |          |        |        | لتفاوت   |           |        |                |        |            |
| 1.1   | •       | . •  | •      | •          | •        | •      | •      | تها      | وتوقي     | ركاة   | ضع الز         | ة موا  | حكم        |
| ١١٠   | • ,     | •    | •      | •          | •        | لي     | (جتاء  | اميا الإ | ام نظ     | ا وقب  | کاه            | ف الز  | مصار       |
| 111   | . • ,   | •    | •      | •          | •        |        | •      | •        | į         | اساس   | كاة الأ        | ح الز  | مصال       |
| 110   | •       | •    | •      | •          | •        | •      | •      | •        |           |        | کاة ،          |        |            |
| 110   | •       | •    | •      | •          | •        | •      | •      | •        | •         | •      | نذار           | والإ   | التبشير    |
| 17.   | •       | •    | •      | •          | •        | •      | رائهم  | على فق   | ر تر ده : | م ، ر  | غنيائ          | من أ   | تؤخذ       |
| 177   | •       | •    | •      | •          | •        | •      |        | خلاص     |           |        |                |        |            |
| 171   | •       |      |        | _          |          |        |        |          |           |        | _              |        | . Z. an    |

| 189 | •   | •    | •     | •    | • | ميال | والأح  | مصور      | ف ال  | ې مختا | يثار في | والإ  | المواساة          |
|-----|-----|------|-------|------|---|------|--------|-----------|-------|--------|---------|-------|-------------------|
| 108 | •   | •    | •     | •    |   |      |        |           |       |        |         |       | امتياز            |
| ١٥٥ | , • |      | •     |      |   |      |        |           |       |        |         |       | ۔<br>مواساة       |
|     |     |      |       |      |   | Ī    | •••    |           | 1     |        | •       | •     |                   |
|     |     |      |       |      |   |      |        |           |       |        |         |       |                   |
| 171 |     |      |       |      | ( |      | لصيـ   | 1         |       |        |         |       |                   |
|     |     |      |       |      | • |      |        |           |       |        |         |       |                   |
| 141 |     |      |       |      |   |      |        |           |       |        |         |       | 1 10              |
|     | •   | •    | •     | •    | • | •    | •      | •         | •     | •      | •       | ٢     | الصيا             |
| 175 | • , | •    | ٠     | •    | • | •    | انات   | والحيو    | ئكة , | ، اللا | . ، بير | وسط   | الصيـــا<br>مخلوق |
| 171 | •   | •    | •     | •    | • | •    |        | •         | ازمها | ه ولوا | فلافة   | LI .  | مقتضي             |
| ١٦٤ |     |      |       |      |   |      |        |           |       |        |         |       | تجاذب             |
|     |     |      |       |      |   |      |        |           |       |        |         |       | أثر انت           |
|     |     |      |       |      |   |      |        |           |       |        |         |       |                   |
| 177 | •   | •    | •     | •    | • | •    | •      | •         | •     |        | ق .     | لأخلا | وا                |
| ۸۲۱ | •   | .•   | •     | •    | Ç | ذواق | ر والأ | لأخلاق    | في ا  | امة ،  | والنم   | لنخمة | تأثير ا           |
|     | يا، | المل | المثل | عقيق |   |      |        | تشريه     |       |        |         |       |                   |
| 171 |     |      |       |      |   |      |        | ة الحقيا  |       |        |         |       |                   |
| 179 |     |      |       |      |   |      |        | -<br>فس و |       |        |         |       |                   |
| 171 | •   |      |       |      |   |      |        |           |       |        |         |       |                   |
| 140 | •   |      |       |      |   |      |        |           |       |        |         |       | •                 |

|      | على | صوم   | ة في ال | ائد    | بة الز | الحر    | بد ، و | التحد  | سدم ا  | . وعـ  | تخيير  | جنايــة ال    |
|------|-----|-------|---------|--------|--------|---------|--------|--------|--------|--------|--------|---------------|
| ۱۷۲  | •   | •     | •       | •      | •      | •       | •      | •      | ئده    | وفوا   | ده ک   | مقاص          |
| 171  | •   | •     | •       | •      | •      |         |        |        |        |        |        | تقليل الغذ    |
| ١٨٠  | •   | •     | •       | •      | . 9    | عة (    | تة موز | متشتر  | ، أم   | تنابعة | عة مة  | صيام مجموء    |
| 181  | •   | •     | •       | •      | •      | •       | •      | •      | •      | •      | راء    | صوم عاشو      |
| 149  | •   | •     | •       | •      | •      | •       | آیات   | من آ   | ِل فيه | وما نز | ٠,     | فر ض الصو     |
| 190  | •   | •     | •       | كامه   |        |         |        |        |        |        |        | خصائص ا       |
| 197  | •   | •     | •       | •      |        |         |        |        |        |        |        | لماذا 'خص     |
| 194  | •   | •     | •       |        |        |         |        |        |        |        |        | موسم عالمي    |
| 19.4 | •   | •     | •       | •      | لجتمع  | س وا    | النفو  | ثير في | من تأ  | رما له | , • •  | الجو" العالمي |
| 199  |     | •     | •       | •      | •      | •       | •      | وقوة   | تأثير  | لها من | وما    | الفضائل ،     |
|      | •   | السلب | ين د    | لمع بـ | ، والج | سده     | ومقاء  | يقته   | ، وحق  | صوم    | وح ال  | العنـــاية بر |
| 7.1  |     | •     | •       | •      | •      | •       | •      | •      | •      |        |        | و و الإ       |
| 7.0  | •   | ے     | مباداه  | على ال | ادات   | ية الما | وجنا   | سوم '  | سد الم | ني مقا | لمين إ | تفريط المسا   |
| 7.7  | •   | •     | •       | •      | •      | •       | •      |        |        |        |        | الصيانة من    |
| 7+9  | •   | •     | •       | •      | •      | •       | •      | •      | •      | •      | •      | الإعتكاف      |
| 711  |     |       |         |        | •      |         |        |        |        |        |        | يلة القدر     |
| 714  |     |       |         |        | ,•     |         |        |        |        |        |        | ور الإسلا     |

رقم الصفحة

414

| 414   |     |      |      |        |       |          | _ج     | الح     |        |               |                                           |           |       |        |
|-------|-----|------|------|--------|-------|----------|--------|---------|--------|---------------|-------------------------------------------|-----------|-------|--------|
| 219   |     |      | •    | •      | •     | •        | •      | •       | •      | •             |                                           | •         | į     | الحــج |
| Y.Ý Y | •   |      | •    | •      | قثيل  | ، ولا    | فيه    | ساطة    | ، لا و | رید ٬         | د وتج                                     | ن توحيا   |       |        |
|       |     | من   | غبته | يقق ر  | ، ویم | واقه     | به أش  | جّه إل  | ، يو-  | شاهد          | ں د م                                     | سان إل    | الإذ  | حاجة   |
| 277   |     | •    | •    | •      | •     | •        | •      | •       | •      | •             | ٠.                                        | و الدنو   | نعظيم | ال     |
| 277   |     | • .  | •    | • •    | •     | •        | •      | •       | •      | •             | تها                                       | وحكم      | الله  | شعائر  |
| 474   |     | بن   | نالد | زلتهام | کوما  | الحياة   | إهمافي | ن ۱۰ ثو | لإنسا  | بيعةا         | نفيط                                      | موالحنا   | الهيا | عنصر   |
|       |     | کثر  | ، وأ | أطال   | لذلك  | نان، ا   | ث الح  | وتبعد   | نب ،   | نير الح       | التي تـــــــــــــــــــــــــــــــــــ | ۽ هي      | فات   | د الصا |
| 275   |     | •    | •    | •      | •     | •        | •      | •       | •      | •             | نر آن                                     | كرها الن  | ن د ک |        |
| 770   |     | •    | •    | •      | •     | •        | •      | ں ؟     | تفيض   | ر <b>و</b> لا | تطفح                                      | أس لا     | ة ك   | ما قي  |
| 220   |     | •    | •    | •      | •     | •        | •      | ميانه   | سلم وه | ان الم        | ج لحن                                     | ت والح    | البيد | تسلية  |
| 777   |     |      | •    | •      | سيح   | عالم فــ | ، الى  | ، ضيق   | سجن    | ة من          | واسع                                      | ِ قَفْزَة | ، أو  | طفرة   |
| 477   | ر د | الجح | الأم |        |       |          |        |         |        |               |                                           | . العقل   |       |        |
| ۲۳۰   |     | •    |      |        |       |          |        |         | _      |               |                                           | طوع إ     |       |        |
|       |     | .ق   | الصد | ع أهل  | احتا  | ن ، و    | الحنا  | لحب و   | سم ا۔  | <b>،</b> و مو | مان                                       | ن والز    | KII   | فضل    |
| ۲۳۱   |     | •    | •    | •      | •     |          |        |         |        |               |                                           | ب ، في    |       |        |
| ***   | لحج | سدا- | مقاه | أعظ.   | (م مز | يهالسلا  | » عل   | براهيم  | يةدإ   | الحنيف        | الملة ا                                   | لة بإما.  | ، الص | تجديد  |
|       |     |      |      |        |       |          |        |         |        |               |                                           | ار اه     |       |        |

| Made         |         |             |        | . <b>Ú</b> i | 1 ti    | 1 -1   | ٠,٢    | z# i    | / .N.   | عليه ال   | ابراهيم(      | قصة     |
|--------------|---------|-------------|--------|--------------|---------|--------|--------|---------|---------|-----------|---------------|---------|
| 240          | •       | •           | ٠ ر    | 16 31        | فانبلا  | صلبها  | ان وا  | فيالفر  | سرم )   |           | ) <u>[</u> ]. | . 11    |
| 721 4        | رتعاليه | بوته و      | بد لدء | وتجد         | فره ۲   | )ومآ   | السلام | (عليه   | راهيم ا | سائصاب    | تخليدلخ       | الحجج 4 |
| 717          | •       | •           | •      | •            | انية    | الإنس  | كتاب   | ر في ر  | . فاصل  | ، وخط     | ، جدید        | عبواز   |
| 717          | •       | •           | •      | •            |         | •      |        | ں       | م للنام | ، وقيا    | لإنسانية      | عماد ا  |
| 714          | •       | •           |        | •            | ہاد     | ً والج | إصلاح  | د والإ  | الإرشا  | داية و    | دائم الم      | مر کز   |
| ٤.           | تحريف   | عن الت      | الدين  | تمصم         | ہا ءو   | أصالت  | مها و  | لة نقا  | لى الأ. | تحفظء     | سنوية         | عرضة    |
| 711          | •       | •           | •      | •            | •       | •      | •      | •       | •       | شامل      | الفساد ال     | وا      |
| 717          | •       | •           | •      | •            | •       | •      | •      | •       | الخالد  | العالمي   | الإشعاع       | مر کز   |
| <b>Y ! Y</b> | •       | •           |        |              | •       | •      | •      |         |         |           | لجامعة ا      |         |
| 719          | •       | •           | •      | •            | •       | •      | •      | •       |         |           | وا منافع      |         |
|              | الي     | ي المث      | سلام   | ح الإ        | والمجته | بة،    | أسلام  | باة الإ | ين الح  | بلد الأم  | ن يمثل ال     | يجب أ   |
| 70+          | •       | •           | •      |              | •       | •      | •      | •       | •       |           | کل زماد       |         |
|              | وح      | <u>ج</u> بر | والحس  | اص ،         | ز خا    | بطرا   | لفظا   | ن )محا  | الأمسي  | د البلد ا | ن يبقى        | یجب ا   |
| 401          |         |             | •      | •            | •       | •      | •      | •       | •       |           | بهاد والتة    |         |
| <b>TOT</b>   | ياة     | والح        | النفس  | ئره في       | وية أ   | ، وتق  | الحج   | فائدة   | يادة    | كيمة لز   | مات الح       | التشري  |
| 709          | •       | •           |        |              |         |        |        |         |         |           | والزيارة      |         |
| 474          | •       | •           | •      | • .          | •       |        |        |         |         |           | إسلام الإ     |         |



